



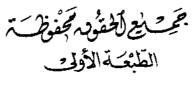
الإمام موسى بن جعفر الكاظم<sup>(ع)</sup> وليد الأبواء وشهيد بغداد



# الإمام موسى بن جعفر الكاظم<sup>(ع)</sup> وليد الأبواء وشهيد بغداد







1250 ه - ۲۰۰۶ م





هاتف: ۲۸ / ۵۰ م / ۲۰ ـ ۳۲/۸۹۹۳۲ / ۳۰ ـ فاکس: ۲۱۹۹ ۵۰ مص. ب: ۲۸ / ۲۸ غبیری ـ بیروت ـ لبـــثان E-Mail: daralhadi@daralhadi.com - URL: http: //www. daralhadi.com

#### الاهداء

إليك وأنت تقتفي خط آبائك في حمل لواء الإسلام ومشــعل العــلم والمعرفة..

إليك وانت تعلُّم المسلمين الاخلاق والتقوى والورع..

إليك وانت تتفقد اوضاع المسلمين وتقضي حوائـجهم، وتـعفو عــن مسيئهم..

إليك وأنت تـــوجّه المسـيرة، وتـرعى الانـطلاقة، وتسـدد الحـركة الاسلامية الواعية..

إليك وأنت تصرّ على الإسلام كمبدأ وسلوك ونظام. وتتصدى لكافة ألوان الانحراف التي كانت تحاول ان تظهر في مظهر اسلامي..

إليك وانت تتحدى الطواغيت، وتطلق كملمة الحق، وتمرعب افمئدة الفراعنة..

إليك وأنت تحيل السجون الى محاريب ومساجد ومراكز ثورة.. إليك وأنت تزداد انشـداداً الى الله، وتـمسكاً بـحبله، واصـراراً عـلى المقاومة، كلما ضيّقوا عليك السجون، واثقلوا القيود..

إليك وانت تحلق على اجنحة الشهادة الى الجنة شوقاً الى لقاء الله. ورغبة في جواره..

إليك وأنت لازلت الشمس التي تنير طـريق الجـهاد، والوقـود الذي يؤجج ثورة المظلومين على الظالمين..

إليك يا مولاي يا موسى بن جعفر

اهدي هذه الأوراق التي حاولت من خلالها ان اتحدث عنك.. ارجو قبولها، لانها تحمل الولاء وان كانت كلماتها لكناء.

#### المقدمة

الامام موسى بن جعفر عليًا هو احدى حلقات سلسلة الأئمة المعصومين للميري الذين خلفوا رسول الله عَنَيْوَلَه في امّته ودين ربّه، كي يقودوا الأمة خير قيادة ويسيروا بها أفضل مسار وينطلقوا بها اروع انطلاقة باتجاه تحقيق الأهداف القرآنية والطموحات النسوية، على اعتبارهم الخط المكمل لخط الرسالة، والامتداد الطبيعي للنبوة، والصفوة التي اختارها الله تعالى كي تكون حجة على العباد، وزعامة للبلاد، وحصناً للدين، وأماناً للامة، وصوتاً للعدل، وصرخة للحق تدوي في والمضطهدين طوال التاريخ، لا تخاف في الله سلّة سيف ولا تكثيرة ظالم والمضطهدين طوال التاريخ، لا تخاف في الله سلّة سيف ولا تكشيرة ظالم ولا خفقة اجنحة الموت. فالموت في الله سلّة سيف ولا تكشيرة ظالم بوجوه نضرة التي ملأها حب الله، وهي طريقهم للقرب منه والنظر

ولم يكن الامام موسى الكاظم على للجنيك عن الأئمة الذين سبقوه

في اداء الرسالة الالهية وممارسة الدور الرباني الذي لابدّ لكل إمام من القيام به. فقد انصب دوره كآبائه للمَنْكِلُمُ في الحفاظ على الإسلام كـمبدأ وعقيدة ونظام حـياتي مـن التـحريف والتشـويه الذي سـعت الانـظمة السياسية الحاكمة آنذاك لايجاده بما يصبّ في صالحها ويحقق اهدافها، بعدما وجدت في الإسلام الأصيل خطراً بالغاً يـتهدد وجـودها وكـيانها القائم على الاغتصاب.

فبعد اغتصاب الخلافة الاسلامية من قبل الامويين والعباسيين وازاحة اصحابها الحقيقيين الممثلين بأهل بيت النبوة علي في عن دكمة الخلافة. اخذت الاخطار تحيق بالمبادئ الاسلامية الاصيلة التي لم تتأصل بعد في نفوس الناس ولم تتجذر في عقولهم وقلوبهم، سيما وأنّ هذه القيادات المنحرفة كمانت تنظاهر بالإسلام وتحاول الحفاظ على الظواهر الاسلامية، مما يعني تفويت الفرصة على الأمة للتمييز بين المبادئ الاصيلة والمبادئ المنحرفة، وبين المفاهيم القرآنية والمفاهيم المختلقة، وبين الافكار التي تقود الانسان نحو الله وبين الافكار التي تفرض على المسلم الخنوع للحاكم وولي الامر وإن كان ظالماً أو فاسقاً.

اضف الى ذلك كله أنّ الاجواء الارهابية السائدة آنـذاك والمـحاربة العنيفة للخط الرسالي المتمثل بأهل البيت المقيميني والصفوة القليلة الموالية لهم والسائرة على نهجهم، وتشجيع كافة الاتجاهات والتيارات الاخرى، وفسح المجال لكافة المذاهب الاخرى على حساب مذهب أهل البيت، ادت في نهاية المطاف الى بلورة الحالة اللا إسلامية \_وانْ اكتسبت ظاهراً اسلامياً \_ بما ينبثق عن هـذه الحـالة من افكـار، ورؤى، ومـمارسات، وفتاوى، وأحكام منحرفة بعيدة كل البعد عـن روح الإسـلام ويـنبوعه العذب الفرات.

وانطلاقاً من ذلك سعى أئمة أهل البيت \_بصفتهم حملة الرسالة وائمة الأمة الحقيقيين ـ الى صيانة اصالة الرسالة الاسلامية وتعميقها في نفوس الصفوة الموالية للخط الاسلامي الشرعي كمرحلة اولى، وفي نفوس الأمة في المرحلة الثانية.

ولا شك انّ الائمة الاثنني عشر للمهتكل قد اضطلعوا بهذا الدور المشترك، ولم يكن لديهم ادنى اختلاف في ممارسة هذا الدور وأداء المسؤولية الالهية المتمثلة في الحفاظ على نصاعة الرسالة الاسلامية، وتربية النخبة الرسالية الواعية القادرة على إحداث التغيير في المجتمع الاسلامي، تمهيداً لايصال الأمة الى المستوى الذي تكون فيه قادرة على إحداث التغيير السياسي وازاحة الحاكم المنحرف وتسليم قيادة الأمة للسلطة الشرعية النقية كي تحكم الإسلام في حياتها على كافة الاصعدة وفي جميع المجالات، وهو الهدف النهائي الذي كان يسعى اليه أئمة أهل البيت الميت

ولم تكن السلطات الجائرة الحاملة للقب الخلافة غـافلة عـن هـذا المعنى، ولهذا كانت تواجه أئمة أهل البيت#لميك والعلويين والموالين لهم على أشد ما تكون المواجهة، وتنتقم منهم بأقسى مـا يكـون الانـتقام، وترتكب بحقهم من المجازر الدموية مما لم يرتكبه عدو مع عدو. فـقد كانت تدرك أنها لو فسحت المجال لأهل البيت#لميك للـعمل الرسـالي ـوانُ اتخذ طابعاً فكرياً وعقائدياً\_ وسمحت للامة بـالالتفاف حـولهم، لأقبل الناس عليهم وانضموا الى صفوفهم وانضووا تـحت الويـتهم، ولن تقوم للسلطة حينئذ قائمة.

الامام الكاظم عليم للمن فرعاً طاهراً من تلك الشجرة الطيبة وشمرة مباركة من ثمراتها المقدسة، وكان شمساً من شموس السماء المحمدية، وكوكباً من الكواكب العلوية التي اضاءت الارض بنور التوحيد، وغمرت القلوب بحب الله، وفجرت في العقول ينابيع الفكر الالهي النقي، وفي النفوس الثورة على القيم الزائفة، والافكار المنحرفة، والمبادئ الهدامة، والمفاهيم المضللة. فقد علّم الامام الأمة كيف تحافظ على دينها ورسالتها، وكيف تصرّ على نهجها ومبدئها، وكيف تعتز بذلك الدين وتلك ورسالتها، وكيف تصرّ على نهجها ومبدئها، وكيف معتز بذلك الدين وتلك والمعاد رغم انوف الطغاة، لأنّ الايمان الواعي والمبدئية الصادقة، والاصرار المبدئي عوامل تحلّق بالمؤمن الرسالي في أجواء العزّة، وعندئذ سيكون أعزّ من الجبل، ولن تنال منه معاول الظالمين والطغاة مهما كانت حادة وقاسية ولئيمة.

وادركت السلطة الجائرة ماذا يعني وجود الامام الكاظم عليَّلاً وماذا يعني تواجده حراً بين شيعته ومؤيديه، وماذا تعني الرسالة التي يبلّغها لهم كل يوم.. فهي رسالة الشموخ والمبدئية والرفض.. رفض الطـغاة مـهما تلبّسوا بلباس الدين. ولم تطق تلك السلطة ذلك الصوت الداعي الى الله، فانه صوت يقض عليها مضاجعها، ويسلب منها الشعور بالراحة. ويـملأ قلوبها فزعاً وذعراً، لهذا لم تجد بداً من زجّه في اقـبية السـجون لكـي تفصله عن القاعدة الجماهبرية الملنفة حوله، ولكي تمهد الطريق للقضاء على تلك القاعدة الرسالية والتي تشكل هي الاخرى خطراً عليها. ولم تحتمل السلطة وجود الإمام الكاظم حتى بين جدران زنزانا تها الرهيبة، فهي لازالت تخشى منه ما دام هناك قلب ينبض في صدره العامر بالايمان وروح تسري في جسمه الغارق في عبادة الله.. لانها تعلم ان قلوب شيعته تنبض بنبضات قلبه وأرواحهم تتسامى بسمو روحه.. لهذا قررت ان تغتال ذلك القلب وتنتزع تلك الروح عن ذلك الجسم، كي تميت قلوب شيعته وتحبس أرواحهم في قماقم اليأس والخيبة، ناسية أن الامام علي لا يموت في ضمير الأمة وفكرها وأهدافها، وانّه سيظل يوجهها ويرشدها على الطريق الرسالي القويم، وينفخ فيها روح الصمود والمقاومة ومقارعة الطغاة، حتى اعلاء كلمة الله وقبر كلمة الشيطان الى الأبد، وحتى يرث المستضعفون الارض فيصبحوا حينئذ أئمة ووار ثين

# الفصل الأول

# قيام الدولة العباسية

### من هم العباسيون

ظهرت الدولة العباسية الى الوجود في ١٣٢ هـ/ ٧٥٠م على انقاض الدولة الاموية في الشـام التـي أسسـها مـعاوية بـن ابـي سـفيان عـام ٤١هـ/ ٦٦١م، وكان آخر ملوكها مروان بن محمد المعروف بالحمار الذي هزمه العباسيون في الزاب وقُتل بالقرب من بوصير بمصر<sup>(١)</sup>.

والعباسيون ينتسبون الى العباس بن عبد المطلب عم الرسول الاكرام محمد ﷺ، وقد ولد بمكة قبل الهجرة النبوية بحوالي ٥٠ عاماً وترعرع فيها، واصبح من وجوه قريش ورجالها. وتولى في الزمن الجاهلي منصب سقاية حجاج بيت الله الحرام. وكان أول من تولى السقاية قصي بن كلاب ثم جعلها لابنه عبد مناف ولم تزل في ولده حتى ورثها العباس بن عبد المطلب<sup>(۲)</sup>.

وقيل انّ العباس بن عبد المطلب وشيبة بن عثمان وعـلي بـن ابـي طالب للظِّلَا تفاخروا يوماً، فذكر العباس سقاية الحـاجّ، وشسيبة عـمارة المسجد الحرام، وعلي الايمان والجـهاد فـي سـبيل الله، فـنزلت الآيـة الكريمة في ذلك: ﴿ أجعلتُم سقايةَ الحاجِّ وعِمارةَ المسجدِ الحرامِ كَمن آمنَ باللهِ واليومِ الآخرِ وجاهدَ في سبيلِ اللهِ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

وكانت المناصب في قبيلة قريش ١٥ منصباً تولى كل بـطن قـرشي منصباً منها. وفي مقدمة تـلك المـناصب: السـدانـة والسـقاية والرفـادة والعمارة<sup>(٤)</sup>.

وخرج العباس بن عبد المطلب مع المشركين لقتال المسلمين فـي غزوة بدر الكبرى، فوقع اسيراً في تلك الحرب، فعفا عنه الرسول عُلَيُواله واطلق سراحه، فعاد الى مكة وهو على شركه. وقد أعلن اسلامه قـبيل فتح مكة حينما خرج الى المدينة للقاء الرسول عُلَيْوالهُ.

ولم ينضم العباس بن عبد المطلب الى اجــتماع الســقيفة الذي عُــقد مباشرة بعد وفاة رسول الله عُلَيْبَوْلَهُ، بل انضم الى الامام علي عليَّلاً وبعض الصحابة الذين كانوا منهمكين في تجهيز الرسول عُلَيْبَوْلَهُ ودفنه.

وكان العباس ــشأنه شأن باقي بني هاشمــ يعتقد ان الامام علي عليَّلاً احقَ صحابة رسول الله عَلَيْهِالله بخلافته وتولي أمر المســلمين ســيما وان المسلمين لازال صوت رسول الله عَلَيْهِالله يُعلع فيهم حينما أوصــى فـي حجة الوداع عند غدير خم لعلي بالخلافة وزعامة المسلمين من بعده.

عاش العباس ما يقرب من ٩٠ عاماً، وتوفي بالمدينة مخلّفاً تسعة أولاد في مقدمتهم الصحابي المعروف عبد الله بن عباس الذي اشتهر بـ «حبر الأمة». وحينما تولى علي بن ابي طالب عليَّلاً خلافة رسول الله وإمامة المسلمين بعد مقتل عثمان بن عفان، عهد الى عبد الله بن عباس ولاية البصرة، في حين ولّى اخوته عبيد الله ومعبداً وقتماً عـلى اليـمن

ومكة والبحرين<sup>(٥)</sup>.

ووقف عبد الله بن عباس الى جانب الامام علي للله في موقعتي الجمل وصفين، كما انّ الامام اختاره حكماً وممثلاً عنه بعد انتهاء واقعة صفين الى التحكيم بحيلة جيش الشام وانخداع جيش العراق رغم تحذير الامام لهم منها. ورفض الكثير من جنده عبد الله بن عباس واصرّوا على ان يكون ابو موسى الاشعري حكماً لهم، غير انّ الامام حذّرهم من ابي موسى وذكّرهم بعصيانه وخذلانه له، وامتدح لهم عبد الله بن عباس، الّا انهم رفضوا الانصياع لنصائح الامام<sup>(٦)</sup>.

وآثر عبد الله بن عباس اعتزال الحياة السياسية في العبهد الاموي فانصرف بالمدينة الى رواية الحديث وتفسير القرآن. وكان عبد الله بسن عباس ممن اشار على الامام الحسين بن علي عليه لي المجروج الى الكوفة والبقاء في الحجاز، الا انّ الامام عليه كان قد صمم على الثورة ومجابهة الفرعونية الاموية، وعقد العزم على ارواء دوحة الدين الاسلامي الحنيف بدمه الطاهر ودماء أهل بيته وأنصاره.

واستمر عبد الله بن عباس في انتهاج خط الاعتزال السياسي والركون الى الهدوء بعد استشهاد الحسين للَّيْلَامِ، لاسيما وانَّ استشهاده قد بعث في نفوس البـعض اليأس وجـرًأ السـلطة الامـوية لمـمارسة المـزيد مـن الانتهاكات للدين وتوجيه الكثير من الضغوط للبيت العلوي.

وحينما تار عبد الله بن الزبير على الحكم الاموي ونشر دعوته فـي الكثير من الاقطار الاسلامية، وقف عبد الله بن عباس موقفاً سلبياً مـن تلك الدعوة، وحاول ابن الزبير جاهداً استمالته اليه والفوز بتأييده، الّا انه لم يفلح في محاولاته.

ولم يكن موقف ابن عباس هذا ولاء منه للامسويين، بسل لأنسه آشر الاستمرار في الاعتزال السياسي وعدم التدخل في مثل تلك الحسركات التي لا تُعرف عواقب امورها، فضلاً عن انه كان في قرارة نفسه لا يقتنع بغير أحقية بني هاشم بالخلافة.

وسُرَّ يزيد بن معاوية بموقف عبد الله بن عباس من حركة ابن الزبير فبعث اليه كتاباً يمتدح فيه موقفه ويمنيه بالأماني والوعود. فردّ عليه ابن عباس قائلاً انه غني عن مئل هذا الحمد وذلك الثناء، وانّ ما يمنيه به من اموال وصلات انما هو حق لهم، وهو قليل من كثير يستحقونه، كما ذكّره بقتله للحسين عليُلاً ابن بنت النبي وسيد شباب أهل الجنة<sup>(۷)</sup>.

وحينما تعززت اركان دولة عبد الله بن الزبير في الحجاز بـعد وفـاة يزيد اعلن نفسه خليفة على المسلمين، وبايعه كثير من الناس، إلّا انّ عبد الله بن عباس رفض مبايعته متذرعاً انّ الأمور لم تستقر بعد وأنه سيبايع عندما تجتمع البلاد له<sup>(٨)</sup>. غير ان ابن الزبير لم يقتنع بتلك الذريعة فنفاه الى الطائف، فتوفي بها سنة ٦٨ ه.

وأنجب عبد الله بن عباس ستة أبناء كان أشهرهم علي بن عـبد الله الذي سلك سلوك ابيه في الابتعاد عن الاجواء السياسية وعدم التدخل في الاضطرابات التي شهدتها البلاد الاسلامية في عهد يزيد بن مـعاوية وامتدت الى أيام مروان بن الحكم وعبد الملك بن مروان. وواجه عبد الملك بن مروان ظروفاً سياسية صعبة للغاية واضطرابات قائمة على قدم وساق كثورات التوّابين في العراق ثأراً لدماء الحسين بن علي للني وثورة المختار بن ابي عبيدة الثقفي التي تصبّ في نفس الاتجاه أيضاً، وحركة عبد الله بن الزبير الذي اعلن نفسه خليفة على الحجاز وبعض البلاد الاسلامية، وثورات العلويين الناقمين على السلطة الحجاز وبعض البلاد الاسلامية، وثورات العلويين الناقمين على السلطة الموية. وفي ظل تلك الاوضاع المعقّدة حاول عبد الملك بن مروان كسب ود البيت العباسي المسالم واستمالته اليه للانفراد بالفرع الهاشمي الآخر \_أي الفرع العلوي \_ وتسهيل عملية التصدي له من جهة، وللتقوي بهم في مجابهته للاضطرابات الاخرى على اعتبار ما لهم من رصيد اجتماعي كبير من جهة اخرى.

وانطلاقاً من ذلك بعث الى علي بن عبد الله وقرّبه منه وأغدق عـليه الأموال والهدايا، ثم اقطعه قرية تدعى «الحميمة» شرقي الاردن، فأنشأ له قصراً فخماً فيها، وانتقل العباسيون الآخرون الى هذه القرية مهاجرين من الطائف، فبنوا بيوتهم حول قصر زعيمهم علي بن عـبد الله بسن عـباس، فتحولت الحـميمة الى مـركز عـباسي، ونـواة للـتحرك العـباسي ضـد الامويين<sup>(٩)</sup> فيما بعد.

الا ان حالة التفاهم بين البيتين الاموي والعباسي لم تستمر طويلاً سيما وأنّ العباسيين كانوا يشعرون انهم أحق بالخلافة من الامويين لقربهم من النبي عَلَيْمَوْلَهُ، وللشعور بالقوة الذي اخذ يتنامى لديمهم بعد تجمعهم في مكان واحد وارتفاع الضغوط التي كانوا يواجهونها في الحجاز. اضف الى ذلك انّ الامويين انفسهم لم يكونوا قد استمالوا البيت العباسي عن رغبة صادقة، وانما كانت المصلحة السياسية هي التي أملت عليهم اتخاذ مثل هذه الخطوة التي لابد وأن تكون مـؤقتة، لهـذا كـانوا ينظرون الى العباسيين دائماً بعين الريبة ويراقبون تحركاتهم عن كثب.

غير انّ السبب المباشر الذي ادى الى توتر العلاقات بين الجانبين هو ما ذكره ابن خلكان<sup>(١٠)</sup> والذي جاء فيه انّ علي بن عبد الله قد تـزوج احدى أرامل عبد الملك بن مروان وهي لبابة بنت عبد الله بن جعفر، مما اثار غضب ابنه الوليد بن عبد الملك، فاستدعى عـلي بـن عـبد الله الى دمشق وأمر بضربه سبعين سوطاً.

فكانت هذه الحادثة بمثابة تأجيج لكل العداء الكامن في قلوب العباسيين والامويين معاً، ودفعت بعلي بن عبد الله الى النيل من الخليفة الاموي والمطالبة علناً بالخلافة للعباسيين وغضب الوليد بن عبد الملك لما سمعه، فأمر بالقاء القبض عليه وجَلْده ثانية والطواف به على ظهر جمل في الطرقات تشهيراً به.

وكان لعلي بن عبد الله الكثير من الاولاد الذكور اشهرهم محمد بن علي الذي انجب عدة اولاد ومنهم: ابراهيم بن محمد وامه جارية بربرية تدعى سلمى، وموسى بن محمد من هذه الجارية أيضاً، وعبد الله بن محمد وامه جارية بربرية اخرى تدعى سلامة وقد عُرف عبد الله هذا فيما بعد بأبي جعفر المنصور، وعبد الله بن محمد المعروف بأبسي عبد الله السفاح<sup>(١١)</sup> المذي كان اول خليفة عباسي، وامه عربية مسن بني الحارث.

البحث عن الشرعية

أن العباسيين كانوا على علم أنّ دعوة الناس اليهم بدلاً من الامويين سوف لن تنال ذلك الاستقبال المنشود لا لأنّ الامويين أحق بالملك منهم ولا لأنّ الناس راضون عن الامويين، بل لأنّ الأمة تدرك انه اذا كان هناك من يستحق إمامة المسلمين فليس سوى آل بيت علي بن أبي طالب للمَيْكُ الذين يمثلون الامتداد الطبيعي للرسول محمد عَنَوَالُهُ ويجتدون الشرعية بأسمى صورها. ولهذا كان العباسيون بحاجة الى مبررات شرعية يستطيعون بها تحكيم مواضعهم في الأمة واستقطاب الرأي العام اليهم. وهم لن يجدوا تلك المبررات الشرعية سوى في التأكيد على الانتماء الى البيت الهاشمي ورفع راية الدعوة الى آل بيت

كان العباسيون إذن بحاجة الى غطاء شرعي لبدء الدعوة والانطلاق بها من خلال كسب الناس الى جانبهم لاسيما وقد كان سائداً آنذاك رأيان بين المسلمين لتفسير شرعية الحكم: الرأي الأول يقول بمبدأ الشورى، والرأي الثاني يقول بمبدأ النصّ الذي يعتقد به الهاشميون. وانطلاقاً من ذلك فقد راحوا يبحثون عن مسوّغات تسمح لهم بتبني أحد هذين الرأيين وانتزاع الشرعية المتوخاة منه.

ووجدوا انّ الفرصة قد حانت حينما توفي ابو هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية في دارهم بالحميمة، بعدما دس له الخليفة الاموي سليمان بن عبد الملك السمّ. فأخذ العباسيون يثيرون ادعاءات قديمة بإمامة محمد بن الحنفية ويزعمون انَّ ابا هاشم كان الأمام بعد ابيه، وأنه اوصى قبيل وفاته الى محمد بن علي بن عبد الله بن العباس.

ولم يكتف العباسيون بادعاء خلافتهم لأبي هاشم \_بعد أن نصّ ابـو هاشم على محمد بن علي كما يزعمون ـ بل زعموا أيضاً انّ علياً عليَّالٍ اوصى بانتقال الامامة من بعد ابي هاشم الى محمد بن علي بن عبد الله، ومن بعده الى ولده ابراهيم الذي لُقَّب بالإمام، ثم الى اخيه عبد الله المكنّى بأبي العباس، ثم الى اخيه ابي جعفر الملقّب بالمنصور<sup>(١٢)</sup>!

كما زعم العباسيون في تلك الوصية المزوّرة انّ الامام علي عليَّلَةٍ قد اختار لهم «خراسان» مكاناً صالحاً لدعوتهم!

الدعوة لأهل البيت

ويبدو أن العباسيين لم يجدوا في ما زعموه من نصّ ابي هاشم عليهم، مبرراً كافياً لاقناع الأمة بالانصياع لهم والانضواء تحت لوائهم، سيما مع عدم وجود من يؤمن بإمامة محمد بن الحنفية، ومع افتراض وجودهم فهم يعدّون بالأصابع، لهذا وجدوا انهم بحاجة الى مبررات شرعية اخرى يتمكنون بها من اجتذاب الآخرين اليهم. وفكّروا ملياً في هذا الأمر وانتهوا الى نتيجة استراتيجية ومهمة كانت في الواقع الحجر الاساس في دعوتهم والعامل الرئيس في نجاح تلك الدعوة وتحقيقها لأهدافها. فقد قرروا عدم التجاهر بالدعوة الى انفسهم فانّ ذلك سوف لن يلقى آذاناً صاغية في أوساط الامة، وانما اعلان الدعوة للرضا من آل محمد وللصادق من آل محمد، متخذين من «آل محمد» ستاراً لتلك الدعوة وجسراً للوصول الى السلطة بعد ان ادركوا عجز الجسور الاخرى عــن ايصالهم الى مآربهم.

يقول ابن الاثير في هذا الصدد: عند ابتداء أمر العباسيين كان محمد قد أرسل داعياً الى خراسان يدعو الى الرضا من آل البيت<sup>(١٣)</sup>. كما يـقول ايضاً: لما احتل ابو مسلم عاصمة خراسان ـمرو ـكانت صيغة البيعة التي اخذها من الناس: ابايعكم على كتاب الله وسنة رسوله عَلَيْوَالهُ والطاعة للرضا من آل الرسول<sup>(١٤)</sup>، ولم يعلن عن اسم الخليفة.

وهكذا سعى العباسيون للـوصول الى السـلطة عـبر التسـتر بسـتار أهل البيت ومن خلال خداع الأمة بشعار الدعوة للرضا من آل مـحمد عَلِّبُوالهُ مستغلين انجذاب قلوبها اليهم وحبها لهم وشعورها بأحقيتهم فـي تولي أمر المسلمين.

ومحاولةً منهم للتأكيد على انتمائهم الى خط أهل البيت ودعوتهم الى رجال هذا الخط، التجأوا الى مجاراة العلويين للتقرب اليـهم مـن جـهة ولإلفات نظر الأمة الى انصهارهم في البوتقة العلوية من جهة اخرى، كي يتمكنوا بهذا الاسلوب مواصلة تـحقيق مـا يسعون اليـه دون عـرقلة وللحصول على رصيد اعظم من النجاح. لهذا نراهم يشتركون في المؤتمر الذي عقده الهاشميون في الابواء لمبايعة رجل منهم يكون خليفة عـلى المسلمين عند سقوط الدولة الاموية.

وانتهى مؤتمر الابواء بعد مداولات طويلة ونقاشات حادة الى انتخاب العلوي محمد بن عبد الله بن الحسن المعروف بالنفس الزكية، ومـدّ يـد البيعة له باتفاق الآراء تقريباً. وقد تحدث المنصور في ذلك المؤتمر موجهاً كلامه الى بعض المترددين في مبايعة النفس الزكية فقال: لأي شيء تخدعون انفسكم؟ والله لقد علمتم ما الناس الى أحد منكم أسرع إجابة منهم الى هذا الفتى (أي محمد النفس الزكية). فقالوا: قد والله صدقت.

فبايعوا جميعاً محمداً ومسحوا على يده.

وقد اعترف المنصور بكلامه هذا بالشعبية التي يحظى بها العلويون بين الناس وانهم أسرع إجابة الى أهل البيت منهم الى غيرهم. كما انـه فضلاً عن ذلك أراد بذلك الحماس المفتعل ان يـخدع العـلويين أيـضاً فيستميلهم اليهم ويكسب ولاءهم وعـدم معارضتهم للـدعوة العـباسية باعتبارها تدعو للعلويين وتمهد الطريق للخليفة العلوي المـنتخب فـي مؤتمر الابواء.

واستطاع العباسيون من خلال المساهمة في هذا المؤتمر والموافيقة على القرارات التي صدرت عنه، ان يمهدوا الطريق للسير في دعوتهم دون ان تواجه عرقلة تُذكر من جانب جزء كبير من العلويين وأنصارهم والموالين لهم.

مركز الدعوة العباسية

واتخذ العباسيون خراسان مركزاً للدعوة العباسية، مدّعين انه جاء في وصية ابي هاشم انّ الإمام علياً عليَّلا هو الذي اختارها لهم مكاناً صالحاً لدعوتهم، وهو ادعاء مفتعل ولاشك يكذّبه المنطق والوثائق التأريـخية. فقد ورد عن ابن ابي الحديد المعتزلي: «.. قال بعضهم ندعو بالكوفة، وقال بعضهم ندعو بالبصرة، وقال بعضهم ندعو بالمدينة، وقال بـعضهم نـدعو بمكة، وقال بعضهم ندعو بالجزيرة، وقال بعضهم ندعو بالشام، واحتج كل انسان لرأيه واعتل لقوله، قال محمد بن على: اما الكوفة وسوادها فشيعة على وولده، واما البصرة فعثمانية تدين بالكف ولا يعينون احداً على احد، واما الجزيرة فحرورية مارقة والخارجية فيها فاشية. اعـراب كأعـلاج. مسلمون في اخلاق النصاري، واما الشام فلا يعرفون إلَّا آل ابي سفيان وطاعة بني مروان، عداوة راسخة وجهلاً متراكماً. واما مكة والمدينة فقد غلب عليهم ابو بكر وعمر، لا يتحرك معنا في امرنا هذا منهم احد، ولا يقوم بنصرنا الّا شيعتنا أهل البيت. ولكن عليكم بخراسان فان هناك العدد الكثير، والجلد الظاهر، وصدوراً سليمة، وقبلوباً مجتمعة لا ينقسمها الاهواء، ولا تتوازعها النحل، ولم يشغلها ديانة، لا هدم فيها ولا فساد. وليس لهم همّ العرب، ولا فيهم عصبية كعصبية العشائر، ولا تجارب لهم كتجارب الاتباع والسادات، ولا تحالف كتحالف القبائل، وما زالوا يُنالون، ويُمتهنون، ويُظلمون، فيكظمون وينتظرون الفرج ويأملون الدولة، وهـم جند لهم ابدان وأجسام ومناكب وكواهمل وهمامات ولحمي وشموارب وأصوات هائلة ولغات فخمة تخرج من افواه منكرة» <sup>(١٥)</sup>.

إذن فمحمد بن علي لم يحتج بوصية ابي هاشم ولا اختيار الامام علي عليَّلاٍ، ولو صحّ ذلك لاحتجّ به، انما طرح عدة ادلّة موضوعية من وجهة نظره لاختيار خراسان مركزاً لدعوتهم تتلخص في كثرة أهل خراسان، وقابليتهم على الصبر والتحمل، واجماع كلمتهم، وتـذمرهم مـن النـظام الاموي بفعل الظلم الذي الحقوه بهم، وقوة اجسامهم وخشونتهم.

وربما يكون اتخاذ العباسيين لخراسان مركزاً لدعوتهم دون بلاد العراق التي يكثر فيها عادة الموالون لأهل البيت، لأنّ العراق يقع بالقرب من العاصمة الاموية، فضلاً عن وجود الكثير من الشخصيات الاموية والجنود الامويين في العراق. اضف الى ذلك انّ الولاة الامويين على العراق كانوا ينتهجون باستمرار سياسة قاسية جداً وصارمة، ويحاسبون على الصغيرة والكبيرة، ويبذلون أقصى ما لديهم من طاقات وامكانات وقوى للتجسس على الموالين لأهل البيت وشيعتهم، وضربهم بيد من حديد، وقبر أي تحرك جهادي معاد في مهده. وهذا بطبيعة الحال وضع لا يساعد الحركة العباسية على النمو والتبلور، إنْ لم يؤد الى اخمادها في إيامها الاولى واجهاضها.

ورغم هذا لم يقتصر نشاط العباسيين على خراسان فقط، بل كان لهم تحرك أيضاً في الكوفة التي لا يمكنهم التفريط بها أو صرف انـظارهم عنها بشكل نهائي لأنها مهد التشيع لآل البيت وقاعدة مهمة من قواعدهم، ولابد لهم ان يثبتوا اقدامهم فيها لموقعها الاستراتيجي المهم وقربها مس مركز الحكم الاموي وتأثيرها المستمر في معادلات الصراع السياسي.

الاستيلاء على السلطة

يمكن ان يكون عام ١٠٠ ه هو العام الذي بدأت فيه الدعوة العباسية بزعامة محمد بن علي، وكان عمره حينئذ ثمانية وثلاثين عاماً، مستفيدة من الاجواء التي تهيأت لها بفعل الارهاب الاموي الذي طال الأمة بشكل عام والعلويين بشكل خاص وما أحدثه ذلك الارهاب من تذمّر في صفوفها وتطلع الى من يزيح عن صدرها كابوس الظلم والرعب، وكذلك بفعل حمل لواء الدعوة لأهل البيت وتجاوب الأمة مع اصداء هذه الدعوة، اضف الى ذلك كله ما قدّمته الثورات العلوية التي اندلعت ابان العصر الاموي \_وفي مقدمتها ثورة الحسين بن علي عليًا ثم ثورة زيد بن علي \_ الاموي مقدمتها ثورة الحسين بن علي عليًا ثم ثورة زيد بن علي م من خدمات تبلورت على شكل إضعاف الحكم الاموي، وإبقاء شرارة الثورة متأججة في الصدور، وهذا يعني بالنسبة للعباسيين الذين \_كانوا بمنأى عن الضربات الاموية الموجهة لآل البيت الشيء الكثير. فقد استفادوا من تلك الانجازات العلوية التي صنعوها بدمائهم واتّخذوا منها عاملاً آخر يُضاف الى عوامل انتصارهم في حركتهم المصيرية.

وتوفي محمد بن علي العباسي في عام ١٢٤ ه بفعل مـرض شـديد استبد به، فأوصى برئاسة الدعوة الى أكبر اولاده ويدعى ابراهـيم الذي عُرف فيما بعد بابراهيم الامام.

ووجد ابراهيم الامام الابواب مفتوحة بوجه الدعوة العباسية بعد موت الخليفة الاموي هشام بن الحكم عام ١٢٥ ه حيث سادت الاضطرابات كافة ارجاء الدولة الاموية، ونشبت الفتن في كل مكان، مما اتاح الفرصة للدعوة العباسية في الانطلاق بقوة نحو تقوية قواعـدها، وتـعريض جماهيريتها، وتكثيف الاتصال بين القيادة والقواعد لا سيما في خراسان. واختار ابراهيم الامام ابا مسلم الخراساني زعيماً للثورة العباسية في خراسان، وكان شاباً طموحاً مغامراً شديد التحمّس للدعوة، وربما يكون حماسة ذلك نابعاً من انه وجد فيها ما يمكن ان يلبّي طموحاته ويحقق احلامه التي تراوده، سيما وأنه يملك كافة المـؤهّلات التـي تـؤهله لأن يكون شخصية سياسية وقيادية بارزة.

وفيما كان العباسيون يحققون النجاح تلو النجاح، وفيما كانت دعوتهم تقوى يوماً بعد آخر، وفيما كان زعماؤها يتباشرون بقرب اليوم الموعود وإعلان الدعوة، وقع خطاب كتبه ابراهيم الامام الى ابي مسلم في ايدي رجال السلطة الاموية، فأمر الخليفة الاموي مروان بن محمد بالقبض على ابراهيم الذي لا زال في الحميمة في عام ١٣١ ه فأوصى ابراهيم بالامامة من بعده الى اخيه ابي العباس السفاح. وظل ابراهيم سجيناً في حرّان حتى مات أو قُتِل.

وكانت الدعوة العباسية قد بلغت ذروة قوتها ونشاطها بخراسان فسي أواخر أيام ابراهيم الإمام، حيث كان الدعاة العباسيون ينطلقون داخـل هذه البلاد بحماس منقطع النظير لا يدعون لشخص معين وانما يذيعون بين الناس انه لا خلاص لكم إلّا إذا ولي امركم آل البيت<sup>(١٦)</sup>.

وعندما ألقي القبض على ابراهيم الامام، شعر اخواه ابو العباس وابو جعفر بالخوف وخشيا سطوة الخليفة الاموي، فقررا الذهاب الى الكوفة التي تعد القاعدة الثانية للدعوة بعد خراسان، والتي كانت لهم فيها بعض من يعتمدون عليهم مثل ابي سلمة حفص بن سليمان الخلال.

وجهّز ابو مسلم جيشاً الى الكوفة بعدما فرض سيطرته على خراسان، وسيطر هذا الجيش على الاوضاع هناك وأعلن فسيها عـن قـيام الدولة العباسية رغم انّ الخليفة الاموي مروان بن محمد كان يتهيأ لمـواجـهة حاسمة مع هذه الحركة الجديدة. وتقلّد ابو العباس السفاح مقاليد السلطة أو الخلافة على حد تعبيرهم في الثاني عشر من ربيع الأول سنة ١٣٢ ه.

وخابت ظنون وآمال المؤيدين للدعوة العباسية بدافـع الولاء لأهـل بيت النبوة، بعدما رأوا أنّ شخصاً غـير عـلوي يـرقى مـنبر المسـلمين ويطالبهم بالبيعة!

وأصيب العلويون انفسهم بالاحباط وعقدت ألسنتهم الدهشة وهم يرون العباسيين حلفاءهم بالأمس يديرون لهم اظهرهم بل ويطعنونهم من الخلف، وأدركوا انهم خدعوهم طوال تلك العقود الماضية، في سبيل زج جهودهم ومؤازراتهم وكفاحهم الدموي ضد الامويين، في عملية الاستيلاء على السلطة والانفراد بـها دونـهم لتـحقيق المآرب العـباسية والنوايا الخبيثة التي كانت تراود زعماء العباسيين منذ البداية.

وبات واضحاً منذ اليـوم الأول لاعـلان الدولة العـباسية، للـعلويين وانصارهم أنّ مرحلة عسـيرة اخـرى بـانتظارهم لا تـقل فـي قسـوتها وغلظتها عن المرحلة الاموية، وأنّ اياماً حالكة مقبلة عليهم لا تقل في جورها وارهابها عن أيام بني امية.

ابو العباس السفاح

كانت الظروف الحرجة \_بما فيها وجـود الخـليفة الامـوي وتـجهزه للحرب \_تملي على العباسيين ان لا يكشفوا عن حقيقتهم تمام الكشف وأنْ يحتفظوا ببعض ما لديهم من اوراق. لهذا حاول ابو العباس السفاح -في أول خطبة له خطبها بالكوفة يوم اخذ البيعة من اهلها ـ ان يؤكد على انتسابهم الى أهل البيت وتمثيلهم لهم، وأنهم هم الذين خصّهم الله برحم رسول الله وقرابته وأنبتهم من شجرته، كما حاول ان يوهم المستمعين بأنهم هم لا غيرهم الذين انزل الله فيهم آية التطهير وعدة آيات اخرى نزلت في بيت الرسول عَلَيْهِالُهُ !

ولما كان السفاح يعلم مدى النزعة العلوية لدى أهل الكوفة والولاء الكوفي التقليدي نحو آل الرسول، سعى من خلال كـلمات مـاكـرة ان يستميلهم اليهم ويجيّر ولاءهم العلوي لصالحهم، فقد قال لهم بدهاء:

«يا أهل الكوفة أنتم محل محبتنا ومنزل مودتنا، أنتم الذين لم تتغيروا عن ذلك، ولم يثنكم عن تحامل أهل الجور عليكم حتى ادركتم زماننا وأتاكم الله بدولتنا، فأنتم اسعد الناس بنا وأكرمهم علينا، وقد زدتكم في اعطياتكم مائة درهم، فاستعدوا فأنا السفاح المبيح والثائر المبير<sup>(١٧)</sup>.

غير أنّ الزعيم العباسي كان يدرك انّ الكوفيين ولا سيما زعماءهم ليسوا سذّجاً الى هذا الحد بحيث لا يميزون بين بني العباس وبني علي بين التيار غير الرسالي والتيار الرسالي الذي بدا واضحاً انه قد اُقصي عن الساحة ضمن عملية حيكت خيوطها بحنكة سياسية وأناة ومكر واحتيال. ولهذا اخذ يتعامل معهم بحذر وينظر اليهم بريبة وشك سيما وان موقفه لا زال متزعزعاً واوضاع حكومته لا زالت قلقة، ولهذا أيضاً لم يعتمد على أيّ منهم حتى على زعيمهم ابي سلمة الخلال الذي كان يقود الدعوة العباسية في الكوفة ومعتمد العباسيين الثاني بعد ابـي مسـلم الخراساني، والذي آوى زعماء العباسيين بما فيهم السفاح والمنصور عند هروبهم من الشام الى الكوفة، بل اعتمد كامل الاعـتماد عـلى الجـيش الخراساني الذي بعثه اليه ابو مسلم واتخذ منه حرساً خاصاً خوفاً من ان يغدر الكوفيون به<sup>(١٨)</sup>.

واستطاع العباسيون آخر المطاف ان يدحروا بالخراسانيين جيوش الامويين في معركة الزاب وينزلوا بهم الهزيمة النهائية التي قوّضت دولتهم تماماً، وهرب آخر خليفة اموي حيث قُتل فيما بعد. وأدى ذلك الانتصار الى شعور السفاح والقادة العباسيين بازاحة العقبة الرئيسية عن طريقهم، وتعزّز اركان دولتهم الفتية، وان عليهم انْ يتفرغوا لقضايا مهمة اخرى سبق ان تركوها جانباً بدافع من اهتمامهم بالتصدي للجيش الاموي الذي كان يشكل خطراً كبيراً عليهم.

وشعوراً من ابي العباس بالقوة من جهة وعدم اطمئنانه الى الكوفيين من جهة اخرى، قرر ان ينقل عاصمته من الكوفة الى الانبار على نـهر الفرات. وقيل ان الانبار شيدها أحد اكاسرة الفرس، فانبرى ابو العباس لتجديد بنائها، وأقام بها قصراً فخماً سماه الهاشمية نسبة الى هاشم بـن عبد مناف<sup>(١٩)</sup>.

وواضح من تسمية هذا القصر بالهاشمية انه لازال يؤكد على انتسابه الى البيت الهاشمي الذي يشتركون في الانتساب اليه مع العلويين لشعوره بالحاجة الى التأكيد على هذا الانتساب وأنّ الوقت لم يحن بعد للانتساب بشكل مباشر الى العباس بن عبد المطلب.

## مصرع الخلال

كان حفص بن سليمان المعروف بالخلال أحد أبرز رجـال الدعـوة العباسية وممن لعب دوراً مهماً للغاية في نجاح العباسيين ووصولهم الى السلطة، ولم يبخل على هذه الدعوة بشيء وكان ينفق مـن مـاله عـلى رجالها لانه كان ذا ثروة طائلة. ولولاه لما كانت الكوفة تعرف العباسيين ولما احتضنتهم وآوتهم، ولولاه أيضاً لما اصبحت الكوفة عاصمة للدولة العباسية في بـدايـة تأسـيسها ومـنطلقاً لهـا نـحو الاتسـاع والتـجذر والاستحكام.

وانطلاقاً من السياسة العباسية القائمة على التـظاهر بـالدعوة لأهـل البيت، واجتذاباً للرأي الشيعي العام بشكل عام وللرأي الشيعي الكـوفي بشكل خاص، استوزر ابو العباس ابا سلمة الخلال وأضـفى عـليه لقب «وزير آل محمد»<sup>(٢٠)</sup>، ليوحي للناس انهم آل محمد من جهة، ولكسب ولائه وولاء اصحابه من جهة ثانية لما قيل من ميولهم نحو العلويين.

ولم يكن ابو العباس ـكما قال المؤرخون ـ محباً للخلال وانما أراد ان يمرر من استيزاره ما كان يخطط له الزعـماء العـباسيون مـن اهـداف، ويحققون عن طريقه ما كانوا يطمحون اليه من مآرب.

لكنّ ابا العباس وبعد استشعاره القوة واعتقاده بتوطّد دعائم ملكه، قرر ان يتخذ أول خطوة على طريق الكشف عن الهوية العـباسية المـعادية للتيار العلوي، وانْ يطلق اول سهم في عملية الصراع العباسي العلوي، وإنْ حاول ابو العباس انْ يخطو تلك الخطوة ويطلق ذلك السهم بتحفظ كبير. واستشار ابو العباس المقربين منه في قتل ابي سلمة فقالوا له: إنك إن قتلته ارتاب ابو مسلم، ولم تأمن أن يُحدث لذلك حدثاً، ولكن الرأي ان تكتب اليه بالذي رابك منه، والذي يريده من فسخ ما انت فيه. فكتب الى ابي مسلم بذلك، فلما قدم الكتاب اليه، كتب الى السفاح: - إن كان رابك من ريب فاضرب عنقه. فلما أتاه الكتاب قال له وزراؤه:

ــانك لا تأمن من ان يكون ذلك غدراً من ابي مسلم، وأن يكون انما يريد ان يجد السبيل الى ما تتخوف منه. ولكـن اكـتب اليـه ان يـبعث إليك برجل من قواده يضرب عنقه.

> فكتب ابو العباس اليه بذلك، وذكر في كتابه: ــاني لا اقدّم ولا اؤخر إلّا برأيك.

فبعث ابو مسلم اليه برجل يقال له مرار الضبي. فلما قدم عـلى ابـي العباس امره ان يقعد له في الظلمة، في داخل الامارة بالكوفة، فإذا خرج ضربه بالسيف<sup>(٢١)</sup>.

وهناك روايتان لطريقة قتله الاولى ما ذكرها ابن قتيبة والتي قال فيها ان السفاح أمر قاتله ان يأتيه برأسه، ثم صلبه على دار الامارة بالكوفة<sup>(٢٢)</sup>. والرواية الاخرى رواها المسعودي والطبري وجاء فيها أن السفاح لم يتظاهر بقتله للخلال وانما القى مسؤولية قيتله على عماتق الخوارج<sup>(٢٣)</sup>. ويبدو أنّ الرواية الثانية ارجح فيما لو أخذنا بنظر الاعتبار ميل الخلال الى العلويين وولاء أهل الكوفة للعلويين، حيث لا تسمح الظروف الموضوعية للسفاح في هذه الحالة بالتجاهر بقتله لا سيما وهو يحرص على تأكيد الانتماء الى أهل البيت وكسب ودّ الموالين لهم خاصة أهل الكوفة. لهذا يستبعد ان يعلن الحاكم العباسي مسؤوليته المباشرة عن قتل الخلال فانّ ذلك لابد وان يجرح مشاعر الكوفيين ويرزيح القناع عن الوجه العباسي المعادي لأهل البيت، مما يضعه ليس في موضع حرج فحسب، بل وقد يعرض دولته الجديدة لخطر السقوط والانهيار.

ولو صحت الرواية الاولى التي اوردها ابن قتيبة فهذا يعني ان الجهاز العباسي شعر بالقوة الكافية التي تسمح له باتخاذ مثل هذه الخطوة الجريئة المحفوفة بالمخاطر، وربما أراد أيضاً من خطوته تىلك اختبار ردود فعل الكوفيين والموالين للعلويين تجاه عمل كهذا، كي يقيّم وضعه على أساس ردة الفعل تلك ويتخذ الخطوات التالية بناءً عليها، فان وجد ان الامر لا يعدو مجرد بعض الاعتراضات البسيطة اقدم على خطوته التالية وهي التصدي للعلويين وانصارهم بشكل أكثر وضوحاً وأعنف طبقاً لما كان يراود افكار العباسيين منذ اليوم الأول الذي بدأ فيه تحركهم ضد الامويين.

### موقف الامام الصادق

وذكر بعض المؤرخين ان السبب المباشر الذي كان خلف مقتل ابي سلمة الخلال هو انه كاتب ثلاثة من أعيان العلويين وهم: الإمام جعفر بن

محمد الصادق للثُّلج، وعمر الأشرف بن زيـن العـابدين، وعـبد الله بـن الحسن المعروف بالمحض. وأرسل الكتب مع رجل يدعى محمد بن عبد الرحمن بن اسلم. وقيل ان ابا سلمة قال لرسوله الى العلويين: ـ العجل العجل فلا تكونن كوافد عاد. اقصد اولاً جـعفر بـن مـحمد الصادق لللَّلِحُ فان اجاب فأبطل الكتابين الآخرين، وإن لم يجب فألق عبد الله المحض فان اجاب فأبطل كتاب عمر، وإن لم يجب فألق عمر. فذهب الرسول الى جعفر الصادق على الإ ورفع اليه كـتاب ابـي سلمة، فقال الامام: ـ ما لى ولأبى سلمة وهو شيعة لغيري. فقال له الرجل: اقرأ الكتاب! فقال لخادمه: \_ادن السراج مني. فأدناه، فوضع الكتاب على النار حتى احترق. فقال له الرسول: \_ ألا تجيبه؟ قال: ـ قد رأيت الجواب. عرّف صاحبك بما رأيت. فخرج الرسول من عنده وأتى عبد الله بن الحسن، ورفع اليه الكتاب وقرأه وابتهج، فلما كان غد ذلك اليوم الذي وصل فيه الكتاب، ركب عبد · الله حتى اتى منزل ابى عبد الله الامام الصادق عليُّلاً، فلما رآه الامام اكبر

مجيئه وقال: \_يا ابا محمد أمر ما اتى بك؟ قال: ـ نعم، هو أجلَّ من ان يوصف. فقال الامام الصادق: \_وما هو يا الا محمد؟ فقال: \_ هذا كتاب ابي سلمة يدعوني الي الخلافة، وقد قدمت عليه شيعتنا من أهل خراسان. فقال له الامام: \_ يا ابا محمد، ومتى كان أهل خراسان شيعة لك؟ انت بعثت ابا مسلم الى خراسان وانت امرتهم بلبس السواد؟ وهؤلاء الذين قدموا العراق، انت كنت سبب قدومهم أو وجهت فيهم؟ وهل تعرف منهم احداً؟ فنازعه عبد الله بن الحسن الكلام، الي ان قال: - انما يريد القوم ابني محمداً لانه مهدي هذه الامة! فقال له ابو جعفر الصادق عليَّاتي: \_ما هو مهدي هذه الأمة ولئن شهر سيفه ليقتلنّ. فقال عبد الله: \_كان هذا الكلام منك لشيء. فقال الامام:

ــقد علم الله اني اوجب النصح على نفسي لكل مسلم، فكيف اؤخره عنك فلا تمنّ نفسك الاباطيل، فانّ هذه الدولة ستتم لهؤلاء، وقد جاءني مثل الكتاب الذي جاءك<sup>(٢٤)</sup>.

ولو صحّت هذه الرسالة وبـهذا المـحتوى، نـقول إنّ مـوقف الامـام الصادق من دعوة الخلال موقف تفرضه الحنكة السياسية والرؤية العميقة، والتفسير الصحيح للاحداث، والنظرة الواقعية للظروف التي كانت قائمة حينئذ.

فليس معلوماً انّ الرسالة كانت موجّهة حقاً من الخلال للامام الصادق ولشخصيتين علويتين اخريين. فـتزوير الرسـائل مـن قـبل السـلطات وانفاذها الى الشخصيات المعارضة قضية شائعة في تلك الايام، بـهدف ايقاعها في الفخ ومواجهتها بوثائق الادانة. وللعباسيين ممارسات كثيرة من هذا القبيل مثل تلك الرسائل التي كان يكتبها المتصور ويـبعثها الى محمد النفس الزكية عن لسان مؤيديه وانصاره لتضليله والايقاع به.

فهناك احتمال قوي ان تكون الرسالة مزوّرة من قبل السلطة العباسية لضرب عصفورين بحجر واحد، لإدانة الخلال بمراسلته للعلويين وتآمره على السلطة العباسية، وهي عقوبة تستحق الموت، وقد جرى بالفعل تنفيذه هذه العقوبة بحقه بعد اتهامه بمراسلة العلويين ومحاولة نقل السلطة اليهم. وكذلك لادانة الزعماء العلويين البارزين وفي مقدمتهم الامام الصادق بالتواطؤ مع الخلال والتآمر على السلطة العباسية في حالة ردّهم ايجابياً على تلك الرسائل، أو للوقوف على الاقل على نوايا قادة العلويين وموقفهم من السلطة العباسية كي تتّخذ الاجراءات الضـرورية اللازمة على أساس تلك النوايا وذلك الموقف.

ومما يقوي هذا الاحتمال، أنّ الرسالة كانت موجّهة الى أبرز شلائة زعماء علويين، لا الى زعيم واحد، وهو يعني انّ السلطة كمانت تمريد الوقوف على مواقف هؤلاء الزعماء الثلاثة الذين يختلفون رغم علويتهم في متبنياتهم وطبيعة عملهم.

ورغم هذا فهناك احتمال أيضاً أنّ السلطة زوّرت حكماية الرسمائل الثلاث، ولم تكن قد بعثت \_لا هي ولا الخلال ـ برسائل الي زعماء البيت العلوى، وانما وضعت هذه الحكاية للايقاع بالخلال وكـذلك للـحصول على بعض المكاسب الدعائية والنفسية مـن خـلال مـا ورد فـي نـص الحكاية من عبارات وردت عن لسان الامام الصادق للنَّلْج في حواره مع عبد الله المحض والد محمد النفس الزكية. منها قوله له «ما هو مهدي هذه الأمة ولئن شهر سيفه ليقتلن» أو قوله «فانّ هذه الدولة ستتم لهـؤلاء». فهذه العبارات تصبّ في الحقيقة في مجرى ترسيخ دعائم الدولة العباسية وتعزيز كيانها وادخال اليأس في قلوب كل من تراوده فكرة الثورة عليها على اعتبار أنها «ستتم لهؤلاء» وأنّ محمد النفس الزكية الثائر العـلوي الذي خرج في أيام المنصور «لئن شهر سيفه ليقتلن»، خاصة إذا ما علمنا مدى خوف السلطة العباسية من بعد أن تعاظم امره والتف الكـثير مـن المسلمين علويين وغير علويين حوله، هذا مع الاخـذ بـنظر الاعــتبار مبايعة العباسيين \_وعلى رأسهم السفاح والمنصور \_ له في مؤتمر الابواء. وسنتطرق الى هذه الثورة بشكل أكثر تفصيلاً في موضعها.

والذي يعزز من احتمال اختلاق العباسيين للحكاية نفسها موقف الامام الصادق من الرسالة، فالحكاية تقول أن الامام الصادق قد احرق الرسالة دون ان يفضّها ويقرأها.. وهل يمكن لشخصية كالامام الصادق ان يقوم بهذا دون ان يطلع على فحوى الرسالة؟ وكيف يبدي رأيه فيها قبل ان يعرف ما جاء فيها؟ ولو افترضنا ان الامام كان على علم بمضمونها، لكن أليس من الحكمة والصواب فضّ الرسالة وقراءتها ثم اتخاذ الموقف المناسب حتى ولو كان إحراق الرسالة.

فمن المستبعد جداً ان يقوم الامام الصادق باحراق الرسـالة دون ان يفضها ويقرأها، وهو الذي يعلّم الناس الاصول والآداب، وصاحب النظر الثاقب والرأي السديد المبتني على الموضوعية، اللهم إلّا اذا كانت هناك حكمة في الأمر نجهلها.

وهنا قد يُثار السؤال التالي: لو افترضنا انّ الرسالة كانت من الخلال حقاً، فماذا كان يمكن ان يكون موقف الامام الصادق منها مع علمه أنها من الخلال وانه صادق في ما دعى الامام اليه؟

والحقيقة انّ الامام الصادق عليَّلاً ومثل باقي أئمة أهل البيتعلمَتَكُلُ كان يعمل بالعقل قبل العاطفة ويتعامل مع كافة القضايا تعاملاً موضوعياً قائماً على الدراسة العميقة والتقييم السليم، والتمحيص المنطقي. لهذا لا يمكن له في مثل هذه الحالة انْ يتفاعل مع هذه الرسالة بمستوى ذلك التفاعل الذي قيل ان عبد الله المحض قد ابداه، ولا يمكن له وهو الذي يقود الاتجاه الاسلامي الصحيح ويوجّه القاعدة الرسالية الحقيقية انْ يبني كل آماله على رسالة مبهمة ويزجّ في كل ما يملك مـن رصـيد جـماهيري وطاقات كامنة ومتحركة في عملية لا تُعرف نتائجها، ان لم نقل محكوم عليها بالفشل في ظل تلك الظروف التي كانت قائمة.

ولهذا نعتقد انّ موقف الامام في هذه الحالة \_أي في حالة تأكده من صحة الرسالة وصدق نوايا الخلال\_سوف يكون على غرار موقف ابنه الامام موسى بن جعفر عليّه من الوزير علي بن يقطين، حيث دعاه الى البقاء وزيراً في بلاط هارون الرشيد كي يكون عوناً للشيعة ودعامة لهم، مثلما سنفصل ذلك فيما بعد.

وعلى أساس ما سبق يجب ان نقول أنّ من الخطأ تفسير موقف الامام الصادق من الخلال أو من ابي مسلم<sup>(٢٥)</sup> \_الذي قيل انه ارسل رــــ<sup>١١..</sup> مـماثلة للامـام ـ عـلى انـه تأكـيد عـلى اعـتزال الامـام عـن الحـياة السياسيةمهادنته للسلطة القائمة، أو ايمانه بالعمل الفكري المجرد.

فأئمة أهل البيت لم يكونوا مهادنين في يوم ما ولم يفصلوا بين الدين والسياسة، أو بين التحرك الفكري والتحرك السياسي، وانـما هـدفهم النهائي ان يحكم الدين المجتمع سياسياً وفكرياً وثقافياً واقتصادياً، ولا يتحقق ذلك بالطبع ما لم تكن هناك حكومة اسلامية عادلة شرعية. ولو لم تكن للائمة مثل هذه الفكرة ولو لم يؤمنوا بـهذا المبدأ، لمـا اعـتبرتهم السلطات الجائرة اموية وعباسية الخطر الأول على سلطانهم، ولما سعت الى تصفيتهم بشتى السبل والوسائل.

الا أنَّ الائمة \_بما فيهم الامام الصادق\_كانوا يراعون الاحتياط في

التحرك، حفاظاً على القاعدة التي يسهرون على تربيتها وبالتالي عـلى الخط الاسلامي النقي. وبعبارة اخرى ان الأئمة كانت سياستهم تقوم على عدم اعطاء السلطة الحـاكـمة الفـرصة لضـربهم أو ضـرب قـاعدتهم وكوادرهم، وعدم السماح لها باستغلال بعض الاعمال التي ربما يكـون ضررها أكبر بكثير من نفعها ولو على الأمد البعيد.

والخلاصة ان الامام الصادق للظلِّلَا أو أي إمام آخــر لم يــتخذ مــبدأ الاحتياط انطلاقاً من خوف على حياة، بل خشية على مـصير الإســلام والحركة الاسلامية الاصيلة.

البشائر الملفَّقة

قلنا إنّ العباسيين استخدموا كافة الوسائل الممكنة وزجّوا بكافة ما يستطيعون زجّه من أساليب وحيل فـي سـبيل اضـفاء الشـرعية عـلى حكمهم وترسيخ قواعده وعرقلة وتـثبيط أي تـحرك مـضاد أو اتـجاه معاكس.

ويصب أسلوب النبوءات والبشائر في هذا الهـدف العـباسي أيـضاً، حيث قاموا باصطناع \_أو كلّفوا من يصطنع لهم ـ الاحاديث والروايـات المروية عن النبي عَلَيْوَلَهُ أو عن أئمة أهل البيت للهَكِلُ التي تجمعها جميعاً فكرة تنبؤهم جميعاً بالدولة العباسية وزعامة العباسيين للمسلمين وفشل كل المحاولات التي تعترض طريقهم، هادفين من وراء ذلك كما قلنا صبغ دولتهم بالصبغة المقدسة واعطائها بعداً عقائدياً وغيبياً، وكذلك للـتلويح بتلك القدسية والغيبية بوجوه المتذمرين، وإدخال اليأس الى قلوب من يحدث نفسه بالثورة أو الخروج على السلطة ما دامت هـناك أحـاديث تؤكد على ديمومة هذه السلطة وبقائها واندحار كل عمل يحاول النـيل منها!

ومن تلك النبوءات التي اصطنعها العباسيون قبل وبعد استيلائهم على السلطة:

انّ النبي عَلَيْنُوْلَهُ قال لعمه العباس بن عبد المطلب انّ الخلافة تؤول الى ولدك<sup>(٢٦)</sup>.

وكذلك ما نُسب الى الامام علي عليَّلاً: أنّ الامام علي عليَّلاً افتقد في الكوفة عند صلاة الظهر عبد الله بن عباس، فقال: ما لابن عباس لم يحضر الصلاة؟ قيل له: يا أمير المؤمنين ولد له مولود. فقال الامام علي عليَّلاً: هلموا بنا اليه. فجاء أمير المؤمنين الى دار عبد الله بن عباس، فقال له: شكرت الواهب، وبورك لك في الموهوب، ما اسميته؟ فقال: أو يجوز لي ان اسميه قبل ان تسميه يا أمير المؤمنين؟ فقال الامام: اخرجه لنا!

فأخرجه، فأخذه الامام وحنّكه ودعا له، ثم ردّه اليه وقال: خذ إليك أبا الاملاك، فقد سميته علياً وكنّيته بكنيتي!<sup>(٢٧)</sup>

ويتضح من هذه الحكاية الملفّقة عن الامام علي عليَّلام، ما كان يريد العباسيون ان يقولوه للناس. فهم يـريدون ان يـقولوا لهـم بشكـل عـام وللعلويين بشكل خاص، أنّ دعوتنا قد باركها علي عليَّا لله قبل ان تـولد، ومؤسسها (علي بن عبد الله) قد باركه علي وحنّكه وأسماه باسمه وكنّاه بكنيته، وتنبأ أنّ الاملاك أو الحكم والملوكية ستكون من نصيب ابنائه! وهل يحق بعد ذلك لعلوي ان يعترض على علي؟ وهل يليق بابناء علي ان يتمردوا على مباركة ابيهم ونبوءته؟ وهل يقبل منهم أحد مثل ذلك لو فعلوا؟

والغريب أنّ البعض يتناقل هذه الرواية المختلقة ويتبجح بها على أنها معجزة للامام علي للنظر ، حيث أنها نبوءة تحققت بالفعل ومَلَكَ أبناء علي بن عبد الله بن عباس! في حين أنّ التاريخ فضلاً عن المنطق والوعي ـ يكشف عن وضعها. فقد اجمع المؤرخون<sup>(٢٨)</sup> على أنّ علي بن عبد الله بن عباس ولد في الليلة التي قُتِل الامام علي للنظر في صبيحتها! أضف الى ذلك انّ علي بن عبد الله لم يولد في الكوفة، وانما ؤلد إمّا بالبصرة على قول من يرى انه كان والياً للامام عليها حتى مقتل الامام، أو ولد بالحجاز على رأي آخر.

وفي إطار عد التنبؤ بصيرورة الخلافة لبني العباس معاجز للائمة نرى البعض يذكر: «والواقع ان أئمة أهل البيت كثر تحدثهم قبل عصر الصادق عن الدولة الهاشمية وتعددت اشاراتهم الى ملك بني العباس وانهم سيطأون اعناق الرجال، ويملكون الشرق والغرب ويجمعون من الاموال ما لم يجتمع لأحد من قبلهم، وأن مدة ملكهم ستطول، وستكون أضعاف مدة الدولة الاموية، وقد اخبروا بهذه الحوادث قبل وقوعها»<sup>(٢٩)</sup>. ليس خافيا أنّ كافة هذه العبارات التي وردت بصيغة التنبؤات تصبّ في خدمة الأهداف العباسية وتعبّر تعبيراً كاملاً عما يود العباسيون ان يقوله الناس عنهم وما يحبوا أن يشيعوه. لا شك وانهم سيشعرون بالنشوة وتطرب قلوبهم حينما يُقال عنهم انهم سيطأون اعناق الرجال ويملكون الشرق والغرب! وإذا كان الأمر بهذه الصورة فهل سيجد أحد \_مهما كان \_ المبرر المقنع الكافي كي يحدث نفسه بالوقوف في وجوههم والتصدي اللانتهاكات التي يرتكبونها بحق الإسلام والمسلمين؟

وفي إطار تلك التنبؤات المنسوبة الى أهل البيت<sup>طلي</sup>ك<sup>ي</sup> مـا رواه ابـو الفرج الاصفهاني في «مقاتل الطالبيين»<sup>(٣٠)</sup>.

لما بايع الهاشميون محمد بن عبد الله بن الحسن، قــال لهــم الامــام الصادق للظِّلج:

ـ لا تفعلوا فانّ الامر لم يأت بعد.

وضرب بيده على ظهر أبي العباس السفاح، ثم ضرب بيده على كتف عبد الله بن الحسن وقال:

\_ والله أنها ما هي لك \_أي الخلافة \_ ولا الى ابنيك، ولكنها لهم \_أي لبني العباس \_ وانّ ولديك مقتولان! ثم نهض وتوكأ على يد عبد العزيز بن عمران الزهري، فقال: \_ ارأيت صاحب الرداء الاصفر \_يعني المنصور \_؟ قال:

ــ نعم.

ــ نعم.

كما روي على هذا الصعيد ان الامام الصادق على قال لعبد الله بـن الحسن ـوكان السفاح والمنصور معهما ـ انّ هذا الامر والله ليس إليك ولا الى ابنيك وانما هو لهذا ـ يعني السفاح ـ ثم لهذا ـ يعني المنصور ـ ثم لولده من بعده، لا يزال فيهم حتى يؤمّروا الصبيان ويشاوروا النساء، وأنّ هذا \_ يعني المنصور ـ يقتله على أحجار الزيت ثم يقتل أخاه بعده. ثـم قـام مغضباً يجر رداءه فتبعه المنصور، فقال: أتدري ما قلت يا ابا عبد الله؟ قال: اي والله ادريه وانه لكائن<sup>(٣١)</sup>.

ونحن لا ننكر ابداً علم الأئمة بالمغيبات ومعرفتهم بكثير من الحوادث قبل وقوعها بما افاض الله تعالى عليهم من علم وبما فتح لهم من نوافذ غيبه وبما اخبرهم به جدهم رسول الله عَلَيْوَالُهُ عن الله تعالى، ولكن الامر يختلف هنا تماماً، وتخرج القضية عن إطار تنبؤ الامام أو كشفه لحالة غيبية أو إخباره بحدث مستقبلي، وتدخل في اطار شحذ عزائم العباسيين، وتثبيت اقدامهم، ومدّهم بعناصر القوة والانطلاق لتحقيق مآربهم التي تتناقض تماماً مع أهداف الإسلام وبالتالي مع أهداف الامام الصادق، ولا يمكن للامام الصادق ان يعين الظالم بمثل هذه النبوءات وهو الذي ينهى عن اعانته بكلمة.

كما أن نبوءات من هذا النوع تعتبر بمثابة ضربة قاصمة للمجاهدين في سبيل الله الذين يرون أنَّ التكليف الالهـي يـملي عـليهم مـجاهدة المنحرفين عن خط الرسالة والمحاربين لدين الله بوجهه الناصع المشرق. فهل يمكن للامام الصادق \_رغم علمه انّ حدثاً مثل هذا سيقع \_ ان يقول لعبد الله بن الحسن: «انها ما هي لك ولا الي ابنيك، ولكنها لهم. وان ولديك مقتولان». فلو قيل انه قال للنظير: «انها ما هي لك ولا الي ابنيك، ولكنها لنا»، لكان الامر منطقياً وطبيعياً، فالخلافة والامامة ليست لعبد الله بـن الحسن ولا لولديه محمد وابراهيم، وليست أيضاً للسفاح أو المنصور، انما هي للامام الصادق والكاظم كما نص على ذلك رسول الله والأئمة مــن بعده. أما ان يقول انها لهم، اي لبني العباس فهذا يعني في جملة ما يعنيه انها من حقِّهم وانها لابد وان تكون لهم، وحاشا للامام الصادق ان يمنح هذا الحق لمغتصبيه. ثم هل يمكن للامام عليُّهُ إنْ يُثبِّط عزائم الشائرين محمد النفس الزكية واخيه ابراهيم باخبارهما انهما مقتولان؟! وهل تبقى لديهما معنوية للقتال والجهاد وهما يعلمان أنَّ نهايتهما القتل؟ ثم ما هي الفائدة التي سيجنيها الامام للظل من تثبيط عزائم المجاهدين وشحذ عزائم الظالمين؟ هذا اذا علمنا انَّ الامام الصادق عَلَيْكُمْ اشرك ولديه الامام الكاظم للظِّلْج وعبد الله في ثورة النفس الزكية <sup>(٣٢)</sup>.

ثم ألا يعني ما قيل انه كلام الامام الصادق لعبد الله بن الحسن: وانما الأمر للسفاح ثم المنصور ثم لولده من بعده... وانّ المنصور يقتل محمداً على أحجار الزيت ثم يقتل أخاه بعده، إلاّ يعني اضفاء الشرعية عـلى العباسيين وأعمالهم من جهة، وصرف اي جهة علوية وغير علوية عـن التفكير بمواجهة العباسيين؟ وهو ما لم يقل به أحد من الأئمة المعصومين. ونرى أنّ ادخال عبارة «حتى يؤمروا الصبيان ويشاوروا النساء» اريد به اضفاء مصداقية على الكلام كي لا يُثار حوله الشك أو يُنظر اليه بعين الريبة.

وتمادياً من العباسيين في التـلاعب بـالاحاديث النـبوية ووضـع الروايات عنه تَنْيَنِيْنُهُ وعن أهل بيته، فـقد امـروا مـن يـروي كـذباً عـن الرسول تَنْيَنِيْنُهُ: «اللهم اغفر للعباس ولولد العباس ولمن احبهم»<sup>(٣٣)</sup>.

أو: «اللهم اغفر للعباس ما اسرّ وما اعلن وما ابدی وما افض، وما کان وما یکون منه ومن ذریته الی یوم القیامة»<sup>(۳۲)</sup>.

او: «يخرج منا رجل في انقطاع من الزمن وظهور من الفــتن يســمى السفاح»<sup>(٣٥)</sup>.

أو: «ليكونن منا السفاح والمنصور والمهدي»<sup>(٣٦)</sup>.

وانت ترى كيف تجرأ هؤلاء ووعاظهم على الكذب على رسول الله عَلَيُوَلَهُ ونسبة أحاديث اليه تصبّ في خدمة دولتهم القائمة عـلى الظـلم والارهاب وتزييف القيم وافراغ المفاهيم الاسلامية من محتواها. وقد اكد الحفاظ من علماء الحديث كذب هذه الاحاديث<sup>(٣٧)</sup>. والا فهل يُعقل ان تصدر عن النبي أحاديث تشيد بالدولة العباسية وبالسفاح في حـين انّ انحراف هذه الدولة وزعمائها عن الإسلام أمر لا يـختلف فـيه اثـنان، والمصائب التي لحقت بالمسلمين والرساليين في عهدهم مما امتلأت به بطون الكتب التاريخية، والاستهتار بالمبادئ الاسلامية، والانغماس في حمأة الرذيلة، ومعاقرة الخمر والعيش على انـغام المـوسيقى واصـوات القيان مما لا ينكره أحد.

## سياسة الجور والارهاب

لما كان العباسيون يفتقدون الى المبررات الشرعية الحقيقية، ولما كان هدفهم من الاستيلاء على زمام الأمور هو ان يكونوا ملوكاً على الناس وحكاماً يطأون اعناقهم، فمن الطبيعي ان يمارسوا كافة الممارسات التي من شأنها ان تحفظ لهم سلطانهم وتمد لهم فى ايامهم، وتجعل الأمة تذعن لهم اذعان العبيد، وتخضع لهم خضوع المغلوب على امره. ومن الطبيعي أيضاً ان يرتكبوا كافة أنواع الظلم، وينتهجوا سياسة الجور والتعسف، ويتعاملوا بلغة الارهاب، ويحاسبوا على الظن والتهمة، ويأخذوا الكبير بهفوة الصغير، وينتقموا من البرئ بتهمة المذنب، ويقتر فوا كمل جريمة يمكن ان تُسكِت صوت الامة، وتحبس الانفاس في الصدور، وتصرف دعاة الحق عن التفكير بالتصدي لهم ومواجهتهم؛ طبعاً يفعلون هذا كله وهم يدّعون الدين، ويُظهرون التدين، ويتظاهرون بالولاء لأهل البيت!

وقد حاول ابو جعفر المنصور تبرير سياسة العنف التي كان ينتهجها العباسيون عندما قال له عمه يوماً:

\_لقد هجمت بالعقوبة حتى كأنك لم تسمع بالعفو؟!

فقال له المنصور:

ـ لأنّ بني مروان لم تبل رممهم وآل ابي طـالب لم تـغمد سـيوفهم، ونحن بين قوم قد رأونا امس سوقة واليوم خلفاء، فليس تتمهد هيبتنا في صدورهم الّا بنسيان العفو واستعمال العقوبة<sup>(٣٨)</sup>.

فهو يؤكد في كلامه على سياسة العقوبة ويبرر تلك العقوبة بخوفه من الامويين الذين ربما ينقضون لاسترجاع الملك، ومن العلويين الذين كانوا ولا زالوا يشهرون سيوف الجهاد والثورة، ولأنهم ـأي العـباسيون ـ قـد اصبحوا ملوكاً بين عشية وضحاها يعد ان كانوا اناساً عاديين مثل سائر الناس الامر الذي يثير حفيظة الآخرين ويحرك حسدهم. ولابد في مثل هذه الظروف من ارتكاب العنف وممارسة الشدة والتوسل بالعقوبة حسب وجهة نظر المنصور!

وهذا ما يكشف بشكل واضح عن أنّ العباسيين لم يأتواكي يـنقذوا الأمة من الظلم الاموي والامتهان الذي عاشته ابان عهدهم كما ادعوا في بداية استيلائهم على زمام الامور، وانما الهدف الأول والاخير هو التسلط والسيطرة والحكم.

وقد عبّر عبد الرحمن الافريقي أروع تعبير عن الجور العباسي حينما دخل على المنصور بعد شهر كامل من الوقوف ببابه، بقوله للمنصور: - ظهر الجور ببلادنا فجئت لأُعلمك، فإذا الجور يـخرج مـن دارك،

ورأيت أعمالاً سيئة، وظلماً فاشياً ظننته لبعد البلاد منك، فجعلت كلما دنوت منك كان الامر اعظم<sup>(٣٩)</sup>.

- ما رأيت في سلطانهم شيئاً من الجور إلّا رأيته في سلطانك<sup>(٤٠)</sup>.

ولا شك انّ كلام عبد الرحمن الافريقي هذا شهادة عادلة للتاريخ على انّ السلطان العباسي لا يختلف عن السلطان الاموي سوى في التسمية، وإلّا فالجور العباسي لا يقل عن الجور الاموي إن لم يكن قد فاقه بشهادة كثير من زعماء العلويين.

وكان المنصور على علم في قرارة نفسه انه سلطان جائر، لكنه كان يحاول باستمرار شراء الضمائر لاسيما بعض الفقهاء من ضعاف النفوس لكي يقدموا شهادة كاذبة بعدالته كي يستطيع من خلال تلك الشهادة المزورة اسباغ الشرعية على ممارساته الجائرة المعيدة عن روح الإسلام وأهدافه. ونذكر في هذا الصدد ما رواه مالك بن انس قال: لما ولي ابو جعفر الخلافة، وافي اليه الملاقون المشاءون بالنميمة عني بكلام كان قد حفظ علي، فأتاني رسوله ليلاً ونحن بمنى، قال: أجب أمير المؤمنين، وذلك بعد مفارقتي له، وخروجي عنه، فلم اشك انه للقتل، ففرغت من عهدي، واغتسلت وتوضأت ولبست ثياب كفني وتحنطت، ثم نهضت فدخلت عليه في السرادق، وهو قاعد على فراش قد نظم بالدز الابيض، والياقوت الاحمر، والزمرد الاخضر، حكي انه كان من فرش ولا يدري ما قيمته، والشمع يحترق بين يديه، وابن ابي ذؤيب وابن سمعان قاعدان بين يديه، وهو ينظر في صحيفة في يده، فلما صرت بين يديه سلمت، فرفع رأسه، فنظر اليّ، وتبسم تبسم المغضب، ثم رمى بالصحيفة، وأشار لي الى موضع عن يمينه اقعد فيه، فلما قعدت وأخذت مقعدي، وسكن روعي، رفعت رأسي انظر تلقائي، فإذا أنا بواقف عليه درع، وبيده سيف قد شهره، يلمع له ما حوله، فالتفتّ عن يميني، فإذابواقف بيده جزر من حديد، ثم التفت عن يساري، فإذا أنا بواقف عليه درع وبيده سيف قد شهره، وهم اجمعون قد اصغوا اليه، ورمقوه بابصارهم خوفاً من ان يأمر في أحد فيجده غافلاً.

ـ اما بعد معشر الفقهاء، فقد بلغ أمير المؤمنين عنكم ما أخشن صدره، وضاق به ذرعه، وكنتم أحق الناس بالكف من السـنتكم، والأخـذ بـما يشبهكم، وأولى الناس بلزوم الطاعة، والمناصحة في السر والعلانية لمن استخلفه الله عليكم.

قال مالك فقلت:

 يا امير المؤمنين، قال الله تعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا ان جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا ان تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلتُم نادمين﴾.
 فقال ابو جعفر المنصور:
 على ذلكم، اي الرجال أنا عندكم؟ امن أئمة العدل أم من أئمة الجور؟

فقال مالك: فقلت: ـ يـا أمـير المـؤمنين أنـا مـتوسل إليك بـالله تـعالى، واتشـفع إليك بمحمد عَلَيْهِ وبقرابتك منه، إلَّا ما اعفيتني من الكلام في هذا. قال: \_قد اعفاك امير المؤمنين. ثم التفت الى ابن سمعان فقال له: - إيها القاضي ناشدتك الله تعالى، أي الرجال أنا عندك؟ فقال ابن سمعان: ـ انت والله خير الرجال يا امــير المــؤمنين، تــحج بــيت الله الحــرام. وتجاهد العدو، وتؤمن السبل، ويأمن الضعيف بك ان يأكله القوى، وبك قوام الدين، فأنت خير الرجال، وأعدل الائمة. ثم التفت المنصور الي ابن ابي ذؤيب فقال له: ـ ناشدتك الله أي الرجال أنا عندك؟ فقال:

ــانت والله عندي شرّ الرجال، استأثرت بمال الله ورسوله، وسهم ذوي القربى واليتامى والمساكين، وأهلكت الضعيف، وأتعبت القوي، وأمسكت اموالهم، فما حجتك غداً بين يدي الله؟ فقال له المنصور: ويحك! ما تقول؟ أتعقل؟ أُنظر أمامك. قال: ـ نعم، قد رأيت اسيافاً، وانما هو الموت، ولا بدّ منه، عاجله خير من آجله<sup>(٤١)</sup>.

ونحن هنا في هذا الحدث أمام ثلاثة مواقف متفاوتة: موقف اخرسه السيف عن قول كلمة الحق وأسكته الحق عن قول كلمة الباطل، وموقف ارعبه السيف فاندفع لقول الباطل وتزكية الحاكم الجائر، وموقف لم يرعبه السيف ودفعه الحق لقول كلمة الحق حتى وان كانت ضريبتها القتل.

كما نلاحظ في هذا المشهد العجيب اندهاش المنصور من سماع كلام ابن ابي ذؤيب، لهذا أسرع الى تهديده بالاسياف المشهورة، عسى ان يغيّر من لهجته، ويتراجع عن موقفه الشجاع، لكنّ السيوف لا تؤثر دائماً على المواقف، ولا يتراجع امامها سوى المتخاذلين.

وننقل هنا نموذجين من التعامل العباسي القائم على السيف، احدهما مع العلويين والآخر مع عامة الناس، فيما نرجئ باقي الكلام حول هذا الامر حين التحدث عن الخلفاء العباسيين في أيام الامام موسى بسن جعفر للمُنْظِيني:

### النموذج الاول

لما عزم المنصور على الحج دعا ريطة بنت ابي العباس، امرأة المهدي، وكان المهدي بالري قبل شخوص ابي جعفر، فأوصاها بما اراد، وعهد اليها، ودفع اليها مفاتيح الخزائن. وتقدم اليها وأحلفها ووكد الايمان ان لا تفتح بعض تلك الخزائن ولا تطلع عليها احداً لا المهدي ولا هي إلّا ان يصح عندها موته، فإذا صحّ ذلك اجتمعت هي والمهدي وليس معهما

ثالث حتى يفتحا الخزائن.

فلما قدم المهدي من الري الى مدينة السلام دفعت اليـه المـفاتيح، واخبرته عن المنصور انه تقدم اليها فيه إلّا يفتحه ولا يطلع عليه احـداً حتى يصح عندها موته. فلما انتهى الى المهدي مـوت المـنصور، وولي الخلافة، فتح الباب ومعه ريطة، فإذا أزج<sup>(٤٢)</sup> كبير فيه جماعة من قتلى الطالبيين، وفي آذانهم رقاع فيها انسابهم، وإذا فيهم أطفال ورجال، شباب ومشايخ عدة كثيرة. فلما رأى ذلك المهدي ارتاع لما رأى، وأمر فحفرت لهم حفيرة فدفنوا فيها، وعمل عليها دكاناً<sup>(٤٢)</sup>.

النموذج الثاني

استعمل السفاح على أهل الموصل أخاه يحيى بن محمد وسيّره اليها في اثني عشر الف رجل، فنزل قصر الإمارة بجانب المسجد الجامع، ولم يُظهِر لأهل الموصل شيئاً ينكرونه ولم يعترضهم فيما يفعلونه. ثم دعاهم فقتل منهم اثني عشر رجلاً، فنفر أهل البلاد وحملوا السلاح، فأعطاهم الامان، وأمر فنودي: «من دخل الجامع فهو آمن».

فأتاه الناس يهرعون اليه، فأقام يحيى الرجال على ابـواب الجـامع، فقتلوا الناس قتلاً ذريعاً اسرفوا فيه. فقيل: انه قتل فيه أحد عشر الفاً أو اكثر.

فلما كان الليل سمع يحيى صراخ النساء اللاتي قُتِل رجـالهن، فسأل عن ذلك الصوت فأُخبِر به، فقال: \_اذا كان الغد فاقتلوا النساء والصبيان!

ففعلوا ذلك وقتل منهم ثلاثة ايام.

وكان في عسكره قائد معه اربعة آلاف زنجي فأخذوا النساء قهراً. فلما فرغ يحيى من قتل أهل الموصل، ركب في اليوم الرابع وبين يديه الحراب والسيوف المسلولة، فاعترضته امرأة وأخذت بعنان دابته، فأراد اصحابه قتلها فنهاهم عن ذلك. فقالت له:

ـ ألست من بني هاشم؟ ألست ابن عم رسول الله؟ اما تأنف للعربيات المسلمات ان ينكحهن الزنج؟

فأمسك عن جوابها، وسيّر معها من يبلغها مأمنها، وقد عمل كـلامها فيه. فلما كان الغد جمع الزنج للعطاء فاجتمعوا، فأمر بـهم فـقُتِلوا عـن آخرهم<sup>(٤٤)</sup>.

# الفصل الثاني

# المحاولات العباسية لطمس معالم مذهب أهل البيت عليكين

#### سيف الرافضة

قلنا ان الدعوة العباسية كانت تدعو قبل انتصارها الى آل البيت وترفع شعار إعادة الحكم الى اصحابه الحقيقيين من البيت النبوي الذين أقصاهم الامويون عن المسرح السياسي، وعاملوهم بأشد ما يكون عليه التعامل. وقلنا أيضاً أنّ الأمة الاسلامية ولا سيما أهل بيت النبوة وشيعتهم كانوا يأملون خيراً في الحكم الجديد ويتوقعون منه ان يعيد الحق الى اهله و الأمور الى نصابها.

غير انّ السياسة العباسية اخذت تتبلور بمرور الزمن لتؤكد على كذب ما كانوا يرفعونه مـن شـعارات، وزيـغهم عـما كـانوا قـد عـاهدوا بـه الأمة والعلويين في مؤتمر الابواء وفي كثير من المناسبات الاخرى.

وفي الوقت الذي كان فيه العباسيون يبحثون عن الشرعية ــسواء قبل الانتصار أو بعده ـ ويحاولون العثور على المبررات التي تـضفي عـليهم تلك الشرعية كـما أشـرنا الى ذلك فـي الفـصل الاول، سـعوا جـادين أيضاً لانتزاع الشرعية من صاحب الشرعية ـأي العلويين ـ بشتى السبل والوسائل، لتعزيز شرعيتهم الهشة من جانب، وللتمهيد لضرب العلويين

وشيعتهم من جانب آخر.

وتحقيقاً لهذا المخطط الذي كان يصرّ عليه كافة خلفاء بني العباس، فقد اخذوا يبحثون مع المتملقين اليهم ووعـاظهم الذيـن بـاعوا ديـنهم بدنياهم وكافة مـن له مـصلحة شـخصية ودنـيوية، بـما فـيهم الكـتّاب المأجورون، عن الطرق المناسبة لتهميش الشـرعية العـلوية والأحـقية الشيعية.

وأدرك العباسيون والمصلحيون الملتفون حولهم أنّ العلويين انـما يشعرون بالقوة انطلاقاً مما يحظون به من دعم شعبي وما لديهم من مكانة اجتماعية لاسيما فى أوساط الشيعة الذين يرون فيهم التجسيد الصحيح للرسالة والامتداد الحقيقي للنبوة والكفاءة النموذجية في قـيادة الامـة. ولهذا قرروا ضرب الفكرة الشيعية واجهاضها بصفتها المحور الذي تدور حوله القاعدة الجماهيرية المؤيدة للبيت العلوي.

وانطلاقاً من ذلك انبروا لاحياء فكرة «الرافضة» أو «الرافضية» التـي كان الامويون يقرعون طبلها وينفخون مزمارها، والتي كـانوا يـطلقونها على كل موال لأهل البيت ومحب لهم، للقضاء عليه وتصفيته جسـدياً. ووجه العباسيون في هذا «الاتهام». خير اسلوب لتصفية خصومهم ممن يوالي أئمة أهل البيت ويحب علياً عليَّلاٍ، وممّن لم ينحاز اليهم أو يتعاون معهم.

ويعود أساس مصطلح «الرافضة» الى ما قيل: أن الشيعة الذين كانوا في صفوف زيد بن علي بن الحسين ــالثائر على الخليفة الاموي هشام بن عبد الملك ـ سألوه عن ابي بكر وعمر وما هو رأيه فـيهما، فأجـاب خلافاً لما كانوا يعتقدون، فتفرقوا عنه ورفضوه فسموا بالرافضة، ثمّ عُمَّم هذا المصطلح على كل من يرفض ابا بكر وعمر ولا يعترف بشرعيتهما في الخلافة، ثم حوّره الامويون والعباسيون من بعد وأرادوا به كلّ محب لأهل البيت وموال لهم ومعتقد بامامتهم.

وحول حقيقة ما قيل من انّ الشيعة هم الذين سألوا زيداً عن الشيخين، فلا صحة لذلك. فالشيعة على علم بأفكار زيد ووجهة نظره، خاصة وقد كانوا نواة جيشه وأساس انطلاقته، ثم هل من المعقول ان يسأل الشيعة زيداً مثل هذا السؤال في مثل ذلك الموقف الحرج الذي كان يستعد فيه لمجابهة الجيش الاموي، مع ادراك الشيعة ان جيش زيد يضم اضافة لهم عناصر اخرى ذات آراء تختلف عن آرائهم جمعهم واياهم العداء للامويين.

وكشف ابن عساكر<sup>(٤٥)</sup> عن هذه الحقيقة حينما قال: خرج زيد في اربعة آلاف بالكوفة، فاحتال عليه بعض من كان يهوى هشاماً. فدخلوا عليه وقالوا:

> ــما تقول في ابي بكر وعمر؟ فقال زيد:

-رحم الله ابا بكر وعمر صاحبي رسول الله ﷺ. ثم قال معترضاً عليهم: -اين كنتم قبل اليوم؟ وواضح انّ الهدف من القاء هذا السؤال شقّ صفوف معسكر زيد بن علي للظِّلِّ وايقاع الاختلاف بين جنوده، كي يسهل على الجيش الاموي ضربه والحاق الهزيمة به. وقد تمّ للمندسين بـين صفوف جـنوده مـن الامويين ما ارادوا.

وذهب بعض المؤرخين الى انّ الرافضة قد عُرفت في الجماعة التـي امتنعت عن بيعة ابي بكر، وهو خلاف المشهور بين المؤرخين لأن الذين امتنعوا عن بيعة الخليفة الأول كانوا يعرفون بشيعة علي غليًّالِ<sup>( ٤٦)</sup>.

والواقع ان الخلفاء الامويين وكذلك العباسيين لم يستخدموا حربة الرفض ضد اتباع أهل البيت والتنكيل بهم، حباً في الشيخين ولا تعصباً لهما، فانهم لم يُعرفوا بذلك ولم ينهجوا نهجهما أو يسيروا بسيرتهما، وانما كان بغضاً لأهل البيت وحقداً نابعاً من شعورهم بأنهم \_أي أهل البيت\_ الخط الوحيد الذي يـمثّل الشـرعية والرسـالية، والنـهج الذي لا يـقبل المساومة وانصاف الحلول، والجبهة التي تنطلق منها السهام باتجاههم كل حين، والرحم الذي تتمخض عنه الثورات دائماً.

وشحذ العباسيون سيف «الرافضة» واستخدموه بشكل أشد مما كـان يستخدمه الامويون «حتى ادى الامر الى قتل من عُرف بحب علي وأهل بيته، واتخذوا لذلك شتى الطرق ومختلف الاسـاليب، وأقـرب طـريق سلكوه للوصول الى ايقاع الفتن بمن عُرف بحب أهل البيت هو مسألة تفضيل علي عليُّلاً على الخلفاء، وجعلوا قاعدة مطردة عندهم هي: ان من فضل علياً عليَّا فقد طعن على الصحابة، ومن طعن على الصحابة طعن

على رسول الله عَلِيَوَالَهُ فَهو زنديق.

وجعلوا مدح علي وذكره بما خصه الله ورسوله من الفضائل التي امتاز بها على غيره، طعناً على الصحابة، وموهوا على السذج بذلك، وانخدع اكثر الناس واستجاب آخرون تحت الضغوط، ولقي المفكرون من الأمة عناء، وواجهوا مشاكل عند محاولتهم الوقوف أمام تيار ذلك السيل الجارف، فساير أكثرهم تلك الاوضاع، وجارى تلك الظروف، دفاعاً عن النفس وطمعاً في الحياة، فخضعوا لرأي الدولة وتجنبوا الحديث عن أهل البيت وفضلهم، ودرج الناس على ذلك، ونظروا الى الشيعة بعيون مزورة، وقلوب تتقد بنار العداء فكانوا لا يصبرون على سماع منقبة لأهل البيت، وإذا رأوا احداً يذكرهم بخير، رموه بالرفض، واتهموه بالزندقة».<sup>(21)</sup>

ونجد ان حجر العسقلاني يميّز بين التشيع والرفض من وجـهة نـظر الحكام والذهنية العامة التي صنعوها. فهو يقول: «والتشيع مـحبة عـلي وتقديمه على الصحابة، فمن قدمه على ابي بكر وعمر فهو غال في تشيعه ويُطلق عليه رافضي»<sup>(٨٤)</sup>.

بل وتشدد البعض في موقفهم من «الرافضي» \_والذي يـريدون بـه الموالي لأهل البيت\_ حتى كان يقول بتفضيل أكل ذبيحة اليهودي على ذبيحة الرافضي<sup>(٤٩)</sup>. وهذا يكشف لنا مدى الحملة الاعلامية العنيفة التي شُنّت على مذهب أهل البيت والقائلين بـإمامتهم مـن قـبل السـلطتين الاموية والعباسية، تلك الحملة الواسعة التي كانت مدعومة بحملة ارهابية مرعبة تطال كل من تتهمه الاجهزة الحكومية بالرفض أو التشيّع لأهـل

البيت.

ولم تقف تلك الحملة عـند حـدود مـناهضة مـحبي عـلي وأولاده والقائلين بإمامتهم، بل امتدت حتى لتشمل علياً للجلا رغم اتفاق المذاهب غير الشيعية على خلافته وإمامته للمسلمين! ونحن نرى كـيف تـعرض الامام للجلا أو الخليفة الرابع ـمن وجهة النظر غير الشيعية ـ الى أقسـى أنواع الظلم والتطاول والانتهاك في الزمن الاموي، حتى انه كان يُسبّ من فوق المنابر منذ أيام معاوية بن ابي سفيان وحتى عهد عمر بن عبد العزيز (٩٩ه) حيث منع ذلك السب.

إن علياً عليمًا عليمًا الذي شهد بفضله وإيمانه وقربه من رسول الله عَلَيْوَالُهُ والنصوص البيّنة المتواترة فيه عن الرسول عَلَيْوَالُهُ والتي وردت في صحاح الفريقين والتي هي خارج عن بحثنا هذا، علياً الذي اجمع المسلمون على انه خليفة رسول الله عَلَيْوَالُهُ، نراه يُسبّ ويُشتم من قبل السلطة الاموية مدة ٥٨ عاماً، دون ان يثير ذلك مشاعر أحد من الحريصين على سمعة الخلافة الراشدة، أو يؤدي الى تكفير معاوية المسنّ لهذه السنّة الشيطانية والذين خلفوه من الامويين، أو يرفع عقرته متّهماً الامويين ومن حدا حذوهم بتهمة على غرار تهمة الرفض أو الزندقة أو غيرها من التهم التي تفنن إعداء الطالبيين في اختراعها.

وانبرى ابن قتيبة لاعطاء صورة وإن كانت شاحبة عما لحق بعلي للَّيْلَا من غُبن وبُخس حق بسبب تلك السياسة التي كانت قائمة على العـداء للعلويين: وقد رأيت هؤلاء أيضاً كلما رأوا غلو الرافضة في حب علي وتقديسه، قابلوا ذلك أيضاً بالغلو في تأخير علي كرم الله وجهه، وبخسه حقه، ولحنوا في القول وان لم يصرحوا الى ظلمه، ولم يوجبوا له اسم الخلافة لاختلاف الناس عليه، وأوجبوها ليزيد بن معاوية لاجتماع الناس عليه، واتهموا من ذكره بخير، وتحامى كثير من المحدثين ان يحدثوا بفضائله كرم الله وجهه، أو يظهروا ما يجب له<sup>(٥٠)</sup>.

ونحن نرى انّ ابن قتيبة وانْ هبّ للدفاع الضعيف عن الامام علي عليَّلا وتعجبه من انهم اوجبوا اسم الخلافة ليزيد بن معاوية ولم يوجبوه له، يستخدم هو الآخر في كلامه عبارة «الرافضة»، وهذا إنْ دلّ على شيء فانما يدل على مدى ترسيخ السلطات لهذه الكلمة في الاذهان، بما فيها اذهان مَن يعرفون الحقائق الى حد ما ويحللون الاوضاع ويقفون على ما يدور وراء الستار.

اضف الى ذلك استخدامه لعبارة «الغلو في حب علي وتقديسه» وهو ماكانت الاجهزة الحكومية تسعى الى اشاعته، أو تعبّر به عن حالة الولاء للامام علي عليّه والايمان به خليفة مفروض الطاعة على المسلمين طبقاً للآية القرآنية الكريمة التي نزلت في حج الوداع والتي اجمع المسلمون على أنها نزلت في إمامة علي عليّه وخلافته للرسول عُلَيْوَلَهُ.

وعدا ذلك فانه يلمّح الى ان النـاس قـد اخـتلفوا عـلى عـلي عليَّلاً واجتمعوا على يزيد وهو ماكان مبرراً للآخرين لبخس علي حقه واللحن في القول عليه، ونـحن لا نـدري اي اخـتلاف كـان عـلى عـلي عليَّلاً والأمة هي التي سعت اليه واصرّت على ضرورة توليه زمام الأمور بعد مقتل الخليفة الثالث رغم رفض الامام لذلك واصراره على البقاء ناصحاً وموجهاً للامة بعيداً عن سدة الحكم، لكنهم ابوا إلّا أن يحكم المسلمين ويشيع العدل فيهم ويعيد لسنة رسول الله عَلَيْوَالُمْ بهاءها وحيويتها. وعندئذ لم يجد عليَّلِم مع اختيار الأمة له واصرارها عليه سوى الرضوخ لمطالبها.

وإذا كان يراد بعدم الاجماع خروج طلحة بن عبيد الله والزبــبر بـن العوام، فانهما كانا في جملة من بايعوه، لكنهما نكثا البيعة وخرجا على إمام زمانهما، وحينئذ لا يعدّ ذلك مـخالفة له، وانــما عـصيان وخـروج وتمرد، ومعلوم ماذا يكون بانتظار الخارج على إمام زمانه.

اما اذا كان يراد بالذين اختلفوا على علي علي عليه معاوية بن ابي سفيان والخوارج، فان معاوية كان والياً على الشام من قبل عثمان بـن عـفان، والآن وقد تغيّر الخليفة وتحدّد بالانتخاب الجماهيري، فمن حقّه ان يغيّر ما شاء من ولاة الخليفة السابق ويعيّن ما شاء بدلاً منهم طبقاً لما تقتضيه المصلحة الاسلامية، وعندئذ ليس أمام معاوية سوى الاذعان والاستجابة للمرسوم العلوي بتنحيته عن ولاية الشام، لا ان يتخذ من دم الخـليفة الثالث ذريعة للتمرد على الخليفة الرابع. هذا في حين أن معاوية نفسه الذي يجب ان يحاكم لانه تلكأ عن نصرة عثمان رغم استنجاده به.

اما الخوارج فلا نعتقد ان احداً من المذاهب الاسلامية يـعدّهم مـن المسلمين، كما انهم ـأي الخوارج ـ يكفّرون كافة المسـلمين بـما فـيهم الامام علي ومعاوية. كما لا ندري أي اجتماع للناس على يزيد وقد رفض مبايعته الكثير من الشخصيات الاسلامية وعلى رأسها الامام الحسين بن علي الذي لم يكتف برفض مبايعته فحسب، بل وأعلنها ثورة عليه وعلى نظامه الذي خرج عن الاسلام، وانتهت تلك الثورة \_التي كانت في الحقيقة صرخة لايقاظ الامة\_باستشهاد ابي عبد الله الحسين وجنوده المخلصين.

## انتزاع الشرعية

سعت الدولة العباسية بجدٍ لانتزاع الشرعية من أهل البيت للهَيَّلْمُ لأنّ شرعيتهم تعني فيما تعنيه عدم شرعية العباسيين، وانطلاق التساؤلات حول المجوز الشرعي الذي سمح لهم بممارسة مهام حكم المسلمين، وهذا كان يؤذيهم غاية الأذى، ويعكّر عليهم صفو حياتهم، وكان هاجساً دائماً لهم. ولم يستطع الخلفاء العباسيون التكتم عليه في كثير من المناسبات.

وعلى هذا الصعيد نشاهد هارون الرشيد في وضع نفسي متأزم وهو يرى إجماع الأمة على خلافة الامام علي علي للي الجد المترددين عليه يخفي ماكان يعتلج في صدره بسبب ذلك، لهذا قال لأحد المترددين عليه ويدعى ابا معاوية: \_ يا أبا معاوية هممت بمن اثبَتَ خلافة علي فعلت به وفعلت. فسكت ابو معاوية ولم يتكلم. فقال له الرشيد:

ـ تكلم! ـ فقال: إن اذنت لي تكلمت. فقال الرشيد: ـ تكلم. فقال ابو معاوية:

ـ يا امير المؤمنين، قالت تيم: منا خليفة رسول الله، وقالت عدي: منا خليفة رسول الله، وقالت بنو امية: منا خليفة الخلفاء، فأين حظكم يا بني هاشم من الخلافة؟ والله ما حظكم إلاّ ابن ابي طالب<sup>(٥٣)</sup>.

لكن الرشيد وكذلك باقي الخلفاء العباسيين كانوا يـدركون ان عـلياً ليس من نصيبهم وانـما مـن نـصيب اولاده الحسـن والحسـين وأولاد الحسين عليم في وكانوا يدركون أيضاً ان الأمة الاسلامية تـهفو الى ابـناء الحسين وتنجذب اليهم لأنهم الحلقات الطبيعية في سلسلة البيت النبوي، والشرعية الحقيقية التي نصّ عليها الرسول عَلَيُوْلَمُ، ولهذا حاولوا وبشتى السبل ضرب هذه الحلقات المتداخلة وطمس معالم تلك الشرعية.

وضمن هذا الإطار، نشاهد الخلفاء العباسيين يـبذلون كـل مـا فـي وسعهم لتحويل اهتمام الناس وصرف أنظارهم عن آل الرسـول وابـناء علي علي لي علي عليه ولا تقول بقولهم. كما بذلوا غاية ما لديهم من امكـانات لتـقوية ودعـم وترسيخ المذاهب الاسلامية الاخرى على حساب مذهب أهل البيت أو المذهب الشيعي. وفي هذا السياق يقول عبد المتعال الصعيدي<sup>(٥٣)</sup>،علماء

الأزهر:

«فلما رأى بنو العباس انّ وسائلهم في القهر لا تـجديهم، ارادوا ان يأتوا الناس من باب التعليم، فيتولوا امره بأنفسهم، ليربوا العــلماء عــلي الخضوع لهم. ويملكوهم بالمال من أول امرهم. وكانت الأمة هي التسي تتولى أمر التعليم بعيداً عن الحكومة.. فيقوم في المساجد حراً لا يخضع لحكم ملك أو أمير، ويتربى العلماء بين جدرانها احراراً لا يراقبون إلاَّ الله في عملهم، ولا يتأثرون بهوي حاكم، ولا تلين قناتهم لطاغية أو ظالم، فأراد بنو العباس ان يقضوا على هذا التقليد الكريم، ويتولوا بأنفسهمالتعليم بمين المسلمين، فأخذوا يمنشئون له المدارس بمدل المساجد، ويحبسون عليها من الاوقاف الكثيرة ما يرغب العلماء فيها. ويجعل لهم سلطاناً عليهم. وأخذت الممالك التابعة تأخذ بهذا في سنتهم، حتى صار التعليم خاضعاً للحكومات بعد أن كان امره بيد الرعية، وكان لهذا اثره في نفوس العلماء، فنزلوا على ارادة الملوك، ولم تقو نـفوسهم على مخالفتهم في رأيهم أو تـوجيه شـيء مـن النـصح اليـهم. وكـانت المدرسة البيهقية اول ما أنشئت من تلك المدارس، شم أنشـئت بـعدها المدرسة السعيدية بنيسابور...» الى ان يقول:

«وقد جاء المستنصر العباسي بـعد ذلك فأنشأ فـي بـغداد المـدرسة المستنصرية سنة ٦٢٥ ه وأنفق في بنائها أموالاً لا تُحصر حتى تم بناؤها سنة ٦٣١هه فاحتفل بافتتاحها احتفالاً عظيماً حضره بنفسه وحضر معه نائب الوزارة وكذلك الولاة والحـجاب والقـضاة والمـدرسون والفـقهاء وشيوخ الربط والصوفية والوعاظ والقراء والشعراء... وأختير لكل مذهب من المدارس وغيرها اثنان وستون نفساً، ورتب لها مدرسين ونائبي تدريس... وجعل لها ستة عشر معيداً، أربعة لكل مذهب، وجعل ربع القبلة الايمن للشافعية، وجعل ربع القبلة الايسر للحنفية، وجعل الربع الذي على يمين الداخل للحنابلة، وجعل الربع الذي على يساره للمالكية... فأقبل الناس على دراستها وأهملوا غيرها من المذاهب التي لم يقدّر لها مثل هذه الاوقاف المغرية».

وهكذا كان نمو المـذاهب الأربـعة عـلى حسـاب بـاقي المـذاهب الاسلامية الكثيرة الاخرى التي كانت سائدة آنذاك وفي مقدمتها مذهب أهل البيت.

وخطت الحكومات التي اعقبت الدولة العباسية، على اعقاب خطواتها داعمة المذاهب الأربعة بل ومانعة لاي مذهب آخر بما فيها مذهب أهل البيت، وكأنما كان الدعم العباسي لهذه المذاهب الاربعة، قد اضفى عليها الشرعية وسلبها عن غيرها. وهو أمر يدعو الى الدهشة والحيرة. وتحدث المقريزي<sup>(٤٥)</sup> عن احدى تلك الخطوات قائلاً:

«فلما كانت سلطنة الظاهر بيبرس البندقداري ولّى بمصر أربعة قضاة وهم شافعي ومالكي وحنفي وحنبلي. فاستمر ذلك من سنة ٦٦٥ه حتى لم يبق في مجموع امصار الإسلام مذهب يعرف من مذاهب أهل الإسلام سوى هذه المذاهب الاربعة، وعملت لأهلها المدارس والخوانك والزوايا والربط في سائر ممالك الاسلام، وعودي من تـمذهب بـغيرها، وأنكر عليه، ولم يول قاض ولا قبلت شهادة أحد، ولا قدم للخطابة والإمـامة والتدريس أحد ما لم يكن مقلداً لاحد هـذه المـذاهب، وأفـتى فـقهاء الامصار في طول هذه المدة بوجوب اتباع هذه المذاهب وتـحريم مـا عداها.

وكان صلاح الدين الايوبي قبل ذلك سعى سعياً جاداً للـقضاء عـلى المذهب الفاطمي الذي كان سائداً في مصر بمختلف الوسائل ومن بينها تأسيس المدارس الشافعية والحنفية ورعايتها ومدّها بكافة ما تحتاج اليه ورغّب الناس فيها، فهجروا باقي المذاهب»<sup>(٥٥)</sup>.

نعود بعد ذلك فنقول انّ العباسيين حاربوا مذهب أهـل البـيتطلمَيَّلْمُ حرباً ضارية لا هوادة فيها وسعوا لاجتذاب أئـمة المـذاهب الاخـرى، ليكون ذلك عوناً لهم في تحقيق هدفهم.

فالمنصور العباسي كان يحاول من خلال رعايته للإمام ابسي حسنيفة وتقديمه على سائر الفقهاء أنْ يخلق منه شخصية مناوئة للإمام جعفر بن محمد الصادق وبالتالي لمذهب أهل البيت للمي لكنه باء بالفشل ولم يستطع ان يتخذ منه تلك الحربة التي كان يرجوها، بل كانت لابي حنيفة مواقف محمودة حسيال العلويين رباح كانت هي السبب الذي دفع بالمنصور الى تصفيته في آخر المطاف.

كما بذل هارون الرشيد جهوداً متلاحقة ومصرة عـلى تـهميش دور الامام موسى بن جعفر علىًلا وتسليط الاضواء على مالك بن انس، فكان يتظاهر بالجلوس بين يديه بأدب ويأمر بطانته وندماءه باحترامه. وكان مالك قد ارتفع شأنه في زمن المنصور بعد محنته وضربه وطلب منه وضع كتاب في الفقه يحمل الناس عليه بالسيف.

ومن هذا نستنتج «ان العامل الاساسي لتكوين الالتزام بمذهب معين، وعدم الترخص في استنباط الاحكام الشرعية انما هو السلطة، وان بقاء هذه المذاهب انما يكون بتلك الوسائل المشجعة، حتى كثر انصارها. ولو تُدرت عوامل الانتشار لغير المذاهب الأربعة لبقي لها جمهور يقلدها، ولكانت مقبولة عند من ينكرها، ولكنها عدمت رعاية السلطة فـمحيت من الوجود، إذ لا قابلية لها في ذاتها على البقاء بقوتها الذاتية.

وفاز المذهب الحنفي بتشجيع اكثر من غيره. فهو في العصر العباسي المذهب الذي ترجع الدولة اليه في مهمات التشريع، وكانت رئاسة القضاء بيد أهل الرأي، لم يشاركهم إلاّ القليل من سائر المذاهب»<sup>(٥٦)</sup>.

غير انَّ تلك الحملة الشعواء التي وُجّهت للـمذهب الإمـامي والتـي اقترنت بالتصفية الجسدية لمعتنقي هذا المذهب وزعـمائه وانـصاره لم توَتِ الأكل التي كان العباسيون يريدونها. صحيح انهم حدّوا من انتشار هذا المذهب ونشروا المذاهب الاخرى على حسابه، لكنه ظل مذهباً قوياً راسخ الجذور، عظيم البناء، حصين الكيان، لأنه لم يكن مذهباً هشاً، ولا حالة غير طبيعية، ولا بذرة القت بها الريح بين أحضان الأرض.

انَّ مذهب أهل البيت هو الغرسة التي غرسها رسول الله عَلَيْوَاللهُ بيديه المباركتين، وتعهدها علي للَيْلَةِ بالرعاية، ورواها الحسين بن علي للَيْلَةِ بدمه الطاهر العبق، وظلت تُرعى وتُبارَك من قبل أئمة أهل البيت واحداً تلو الآخر، حتى اينعت وأعطت ولا زالت تعطي ثمارها.

مذهب أهل البيت هو الامتداد الطبيعي الحقيقي للاسـلام، والتـفسير الصحيح الصادق للمبادئ والمفاهيم والقيم الاسلامية، ولهذا تهيأ له اناس صادقون مخلصون لحمل لواء الدفاع عنه والتبصدي لكمافة الهمجمات الموجّهة اليه، وأقبل عليه اناس يميزون بين ما هو زَبَد وبين ما ينفع، وبين المبادئ الحقّة التي سعى الحاكمون لطمس معالمها والتعتيم عليها وبين الافكار والآراء التي كانت تبثُّها الابواق الدعائية المر تبطة بالنظام الحاكم، وقيّض الله له اناساً يستميتون من اجل الحق ويبذلون كل ما لديهم فـي سبيل أن يصل هذا الحق الى مسامع الناس كافة بما فيهم السلاطين رغم اجواء الرعب المهيمنة والتي كان يُقتل فيها المرء لمجرد ان تُشـم مـنه رائحة الولاء لعلى عليُّا واولاده، ورغم الجهاز الاعلامي المضلل القوى الذي يمدّ أذرعه في كل مكان ولا سيما عـلى يـد وعـاظ السـلاطين والشعراء المتملقين الذين باعوا للحاكم ديسنهم فسوهبهم الممال والجماه والمقام.

## اتهامات

وضمن المخطط العباسي الرامي الى تحجيم مذهب أهل البيت وضرب الشخصيات الاسلامية الموالية أو المؤمنة بهذا المذهب، راح العباسيون يغذّون من وراء الستار بعض الحركات المنحرفة أو الالحادية، ويتخذون منها وسيلة للقضاء على خصومهم. إنّ فسح المجال للزندقة مثلاً كان مبعثه بالدرجة الرئيسية إشغال الساحة الاسلامية بقضايا من هذا القبيل وصرف انظار العلماء المسلمين والأمة عن رؤية قبائح السلطة وسلبياتها وانتهاكماتها للمدين وللمثوابت الاسلامية.

ان ارتفاع حمى الزندقة في العصر العباسي وطرح قضايا اخرى مثل قضية خلق القرآن، وما رافق ذلك من قتل وعقوبات فجيعة، وما صاحبها من صخب اجستماعي مدوّ، ورعب خانق القمى بكلاله على البلاد الاسلامية، كان يراد منه بالدرجة الاولى إلهاء المسلمين عن قضايا اساسية يعانون منها وتشكل بمجملها خطراً كبيراً على الاسلام، وفي مقدمتها انحراف القيادة الاسلامية واستهتارها بالقيم والمبادئ الإلهية.

وكانت هناك أهداف أخرى من وراء تلك الحركات التي كانت تهدد العقائد الدينية، هي ان تنمو هذه الحركات على حساب مذهب أهل البيت أيضاً، واقحام أئمة أهل البيت في معركة جانبية هم في غنى عنها، وإرباك افكارهم ومعتقداتهم من خلال طرح الآراء المضادة من قبل الزنادقة أو الدهريين خاصة وانّ تىلك الآراء المضادة كانت مدعومة بشكل خفي من قبل السلطة، ولهذا كنا نشاهد ما كان يقوم به الملحدونالزنادقة وغيرهم من مناظرات طبويلة ومستمرة مع الائمة لاسيما الصادق عليمًا، وذلك بهدف افحام الائمة وتحقيق غلبة عليهم ولو في مناظرة واحدة، مما يعني الشيء الكثير بالنسبة للسلطة.

غير انَّ الائمةۖ ظلَمَ الشلوا المخطط العباسي بأكمله وتـصدوا بـقوة عجيبة لكافة الهجمات الفكرية المضادة وسجّلوا عـليها نـصراً حـاسماً ارعب السلطة من جهة، وجعلها في قفص الاتهام من جهة أخرى، ورفع من منزلة وشأن أئمة أهل البيت من جهة ثالثة.

هذا فضلاً عن انّ عناوين تلك الحركات قد اتُّخذت سلاحاً لضـرب الشخصيات المناوئة للسلطة أو الناقمة عليها أو التي لا ترتاح السـلطة اليها، بما فيها الشخصيات الشيعية والعلوية.

والعجيب أن نرى لفظ الزندقة يُطلق آنذاك بشكل عشوائي .ودون ان يكون له معنى واضح ـ على كل من يراد الوقيعة به. فأطلق على كل من كان مذهبه مخالفاً لمذهب أهل السنّة، وعـلى من يناقش أحـاديث الصحابة أو يردّها لعدم صحتها، وعلى المفكرين الذيـن يـبحثون عـن الحقيقة ويحاولون الوصول اليها وتسجيلها، وعلى كل أحـد لا تـرغب السلطة في بقائه<sup>(٧٥)</sup>.

وعلى هذا الاساس فقد زُجَّ بالكثيرين في غياهب السجون وأُطيح برؤوس الكثيرين بتهمة التزندق، دون ان يكون لهـؤلاء عـلم بـافكار الزندقة والمقصود الحقيقي بها، وكان مبعث تلك الادانـات والاتـهامات ومن ثم العقوبات القاسية هو أهداف سياسة محضة وإنْ خالطها الحـقد وحبّ الانتقام.

وفي أجواء تلك الاتهامات الباطلة التي تكمن خلفها أهداف سياسية ومذهبية، نجد المؤرخ الشهير محمد بن جرير الطبري صاحب المذهب الخاص به، يُتَّهم بالالحاد والرفض فرموه بالحجارة حتى مات. وقيل ان الحنابلة قد غضبت عليه انتصاراً لامامهم احمد بن حنبل. ودُفن الطبري بداره ليلاً بعد أنْ متعوا من دفنه نهاراً. وقال ابن الاثير <sup>(٥٨)</sup> في ذلك:

«لو سئِل هؤلاء ـالذين اتهموه بالالحاد والرفض ـ عن معنى الرفض والالحاد ما عرفوه ولا فهموه، وهذه التهمة وجَّهت اليه من الحنابلة لأنه الَّف كتاباً ذكر فيه اختلاف الفقهاء، ولم يذكر فيه اختلاف احمد بن حنبل، فقيل له في ذلك، قال: لم يكن من الفقهاء، فاشتد ذلك على الحنابلة وكانوا لا يحصون كثرة في بغداد».

السبئية والكيسانية

والطبري الذي وقع ضحية الاتهام الباطل، وقُتِل ظلماً بتهمة الالحاد والرفض، نراه يخلق في كتابه شخصية خيالية لا وجود لها نقلاً عن رواية معروفة عند علماء الرجال بالكذب والوضع، ثـم يـنسب اليـه مـبادئ التشيع!

وواضح أنّ هذه الفرية من ابـتداع المـعارضين لأهـل البـيت وفـي مقدمتهم السلطة الحاكمة التي قلنا انها كانت تسعى وعلى جميع الاصعدة وبشتى الطرق لضرب هذا المذهب وتقزيمه وإسقاط ما لديه من اعتبار وشرعية.

ونحن لا نريد الخوض في تفاصيل هذا الموضوع الذي وجـد فـيه الحاقدون على الامامية ضالتهم، فجعلوا مـنه قـميص عـثمان، وراحـوا يـصوغون حـوله الحكـايات، ويـضيفون اليـه الاضـافات، ويـعرّضونه بالتحاليل والتفاسير التي تتوق اليها انفسهم، مبتعدين كل البعد عن روح المنطق ولغة الانصاف. وكان الاولى بهم ان يستحروا الحقيقة ويسنشدوا الحق، ويتّصفوا بالموضوعية، لاسيما في ابحاث خطيرة من هذا النوع، لها انعكاساتها على المجتمع، ومواضيع حساسة كهذه تستعلق بسقطاع كسير وعظيم من هذه الامة؛ انما نكتفي بالقول أنّ شخصية تاريخ الطبري \_أي عبد الله بن سبأ ـ شخصية خيالية ووهمية ولا وجود لها على الاطلاق، دليلنا في هذا، الرواية عن سيف بن عمر المتّفق على كذبه، والسلسلة المجهولة التي استند عليها الطبري.

ولا بأس ان نستشهد هنا بقول المحقق العربي الدكتور طــه حســين الذي بحث قضية السبئية وابن السوداء (عبد الله بن سبأ)، فقال<sup>(٥٩)</sup>:

«أقل ما يدل عليه اعراض المؤرخين عن السبئية وعن ابن السوداء في حرب صفين، انّ أمر السبئية وصاحبهم ابن السوداء، انما كان متكلفاً منحولاً، وقد اخترع اخيراً حين كان الجدال بين الشيعة وغيرهم من الفرق الاسلامية. أراد خصوم الشيعة ان يدخلوا في اصول هذا المذهب عنصراً يهودياً إمعاناً في الكيد لهم، والنيل منهم، ولو قد كمان أمر ابن السوداء مستنداً الى أساس من الحق والتاريخ الصحيح، لكان من الطبيعي ان يظهر اثره وكيده في هذه الحرب المعقدة المعضلة التي كانت بصفين، ولكان من الطبيعي ان يظهر اثره في تكوين هذا الحزب الجديد الذي كان يكره الصلح وينفر منه، ويكفر من مال اليه أو شارك فيه.

ولكننا لا نرى لابن السوداء ذكراً في أمر الخـوارج، فكـيف يـمكن تعليل هذا الاهمال؟ أو كيف يمكن ان يغفل غياب ابن سبأ عــن واقـعة صفين وعن نشأة حزب المحكمة؟ اما أنا فلا أعلل الامرين إلّا بعلة واحدة، وهي ان ابن ابي السوداء لم يكن إلّا وهماً، وإن وُجِد بالفعل فلم يكن ذا خطر كالذي صوره المؤرخون، وصوروا نشاطه في أيام عثمان وفي العاممن خلافة علي، وانما هو شخص ادّخره خصوم الشيعة للشيعة وحدهم، ولم يدخروه للخوارج»<sup>(٦٠)</sup>.

ولم يكتف المناوئون للامامية وأهل البيت باسطورة السبئية ومحاولة تشويه المذهب الامامي بهذه الفرية التي يكذّبها التاريخ والنقاء الشيعي والقوة المبدئية التي تميز بـها هـذا المـذهب وعُـرفت بـها شـخصياته وزعاماته العقائدية والفكرية، بل اضافوا الى قطاع واسع ومهم من الشيعة فرية الكيسانية، فراحوا يتهمون بها الكثير من الشـخصيات المعارضة الثائرة سواء كان ذلك في العصر الاموي أو العصر العباسي، مثل شخصية المختار بن عبيدة الثقفي الثائر الشيعي الذي انتقم لدم الامام الحسين بن علي عليًا لي ودماء صحبه التي أريقت ظلماً وعدواناً بكربلاء في العاشر من محرم عام ٢٦ه.

وكانت فرية الكيسانية قد اختلقها الزبيريون والامويون عـندما ئـار المختار بن عبيدة الثقفي<sup>(٢١)</sup> بالكوفة ثأراً للامام الحسين عليَّلاً، مما اغاظ الامويين وآل الزبير معاً الذين تضرروا بهذه الثورة. فالامويون وجـدوه يثور في الكوفة التي هي مركز مهم من مراكـز الامـبراطـورية الامـوية ويبادر الى قتل كافة عملائهم وأدواتهم لاسيما اولئك الذين ساهموا في حرب الحسين عليَّلاً وارتكاب تلك الفجائع التي لا زال يئن لها التاريخ. كما أنّ آل الزبير قد غضبوا عليه لانهم كانوا يريدون الكوفة ان تخضع لنفوذهم بعد ان تقوّى أمر عبد الله بن الزبير وراح يتطلع الى اقتطاع البلاد الاسلامية واحدة بعد اخرى من ايـدي الامـويين. اضـف الى ذلك انّ الأهداف التي اعلنها المختار لثورته وفي مقدمتها «العودة الى خلافة آل البيت» لم تكن تعجب الفريقين الاموي والزبيري لانهما كانا يـجتمعان على العداء لأهل البيتطبييًلاُ .

وانطلاقاً من ذلك فقد وجّه الجناحان سلسلة من الاتهامات الى المختار ووصموه ببعض الوصمات التي كان يترفع عنها، فراحوا يشيعون عنه انه يدعو الى إمامة محمد بن علي بن ابي طالب المعروف بـ «ابـن الحنفية»، فضلاً عن مفتريات اخرى لا مجال لذكرها حاولوا من خلالها الطعن في دينه وشخصيته. وكانوا يهدفون من وراء طرح محمد بن الطعن في دينه وشخصيته. وكانوا يهدفون من وراء طرح محمد بن مفوف الشيعة أيضاً وإضعاف الامام زيـن العـابدين عليًّ الذي تـولى الامامة بعد مقتل ابيه الحسين عليًّ وإبعاد الناس عنه بهذه الطريقة، فضلاً عما اشرنا اليه من محاولة ضرب المختار بهذه الطريقة وإبعاد الشيعة عنه المانية التي تربي المامة محمد بن الحنفية والانحرافات العـقائدية بما نسبوه اليه من قوله بامامة محمد بن الحنفية والانحرافات العـقائدية

والغريب في الأمر «إنّ من الّف وكتب عن الكيسانية وعن مقالاتها لم يذكر لنا عمن اخذ رواياتها وعمن نقل حديثها، كما لم يسند أحد منهم بحثه عنها الى راوٍ أو محدث سواء كان ذلك الراوي والمحدث مجهولاً، أو كان له اسم في دفاتر علماء الرجال، لاسيما انّ من الّف وكتب عنها، الف وكتب بعد انقراضها وزوال المنتسبين اليها. فالنوبختي وهو اول من كتب والف في الاديان والفرق لم يحدثنا في كتابه (فرق الشيعة) عـمن روى اخبارها وعمن اخذ مقالاتها، ومثله فعل الشيخ المفيد والشهرستاني وابن حزم، فقد اكتفى الجميع بالنقل المجرد عن ذكر الراوي، في الوقت الذي كانوا جميعاً يعلمون بأمر الوضع والوضاعين، وانـتشار الكـذب والكذابين، واختلاق الحديث والروايات عن النبي عُلِبُوْلَهُ واستفحال ذلك في الفترة التي قيل ان الكيسانية ظهرت فيها»<sup>(٦٢)</sup>.

ووجد العباسيون في تجديد القول بامامة محمد بن الحنفية أو الكيسانية ما يخدم مآربهم ولا سيما على صعيد اكتساب الشرعية، فزعموا انّ ابنه ابا هاشم كان الامام بعد ابيه، وانه قد اوصى قبل موته الى محمد بن علي بن عبد الله بن العباس بن عبد المطلب. ولم يكتفوا بهذا الادعاء فحسب، بل زوروا وصية قالوا ان الامام على عليما لي الوصى فيها بانتقال الامامة من ابي هاشم الى محمد بن علي بن عبد الله بن العباس ومن بعده الى ولده ابراهيم ثم الى اخيه ابي العباس ثم الى اخيه المنصور!

وأكّد العباسيون على إمامة ابن الحنفية بعد علي للظّلِّ وانتقال الامامة اليهم عن طريقه حتى بعد انصرام مرحلة الدعوة واستيلائهم على السلطة، فقد كانوا بحاجة اليها ما داموا في البداية والاوضاع لم تستقر لهم تماماً.

لكن ما ان استقرت الدولة العباسية وتوطدت اركانها، شعروا انّ قضية الكيسانية قد حققت اهدافها، ولم تعد هناك حاجة اليها، بل وأنّ القول بها لم يعد في صالحهم إطلاقاً، فإذا كانت الخلافة عـباسية والدولة مسماة باسم العباس بن عبد المطلب، فما علاقة ذلك بابن الحنفية؟. لهذا ارادوا حينئذ ان يقولوا للناس أنّ الخلافة كانت للعباس وليست لعلي أو لمحمد بن الحنفية، وانّ الذي كانوا يقولونه من قبل انما هو تكتيك اقتضته ظروف الدعوة والعمل السري!

وعلى هذا الاساس جمع المهدي العباسي العباسيين والمقربين منه وقال لهم بالحرف الواحد انّ الامامة بعد النبي عَلَيْوَالَمُ كانت للعباس بـن عبد المطلب، ثم لولده عبد الله بن العباس، ثم لولده علي ثم لولده محمد، وانّ كل من تولى الامامة بعد النبي عَلَيْوَالُمُ كان غاصباً لحق العباس وولده. ولم يكتف بذلك بل اعتبر الكيسانية التي انتسب جده محمد بن علي اليها مذهباً هداماً منحر فاً عن الدين والصواب، وزعم انّ ابا بكر وعمر وعلي وعثمان وكل من تولى الخلافة بـعد الرسول عَلَيُوالُمُ غاصبون لحقّهم متوثبين عليهم<sup>(١٣)</sup>!

ونختم حديتنا على هذا الصعيد بكلمة قالها المستشرق فلهورن حول ما رمي به المختار الذي نسبوا اليه الكيسانية:

«ولما مني المختار بالهزيمة وادبرت عنه الدنيا، راحت الرواة تـطلق سهاما على ذكر المختار بعد مقتله. في البدء كانت تـذمه دون تشـويه صورته، ولكنها راحت بعد ذلك في مرحلة متأخرة تنعته بنعوت املاها الحقد، وهذه النعوت نفسها هي التي تسود الصـورة التـي كـونتها عـنه الاجيال القادمة»<sup>(١٤)</sup>.

## قمع العلويين

وواضح مما سبق من الكلام اي مصائب كـانت بـانتظار العـلويين

وشيعتهم بعد استلام العباسيين للسلطة، وأي بلايا ستصبّ على رؤوسهم من ابناء العباس الذي كانوا يرون في العلويين والشيعة العقبة الكبرى التي تعترض طريقهم، والخطر الكبير على كيانهم الذي اتخذ من الدين ستاراً لضرب الدين الاسلامي والكوادر الاسلامية النقية الحريصة على تطبيق الدين في حياة الأمة على كافة الاصعدة والمستويات.

لقد عانى العلويون والمحسوبون عليهم والموالون لهم الكثير في العهد الاموي وتعرضوا لعمليات الابادة والقتل الذي لم يكن يميّز بين الصغير والكبير ولا بين الظنّ والتهمة. وقد نُقل عن الامام محمد الباقر عليَّالا كلام اوجز فيه ما لقيه شيعة أهل البيت من الارهاب على يد السلطة الاموية:

«قُتِلت شيعتنا بكل بلد وقطعت الأيدي والأرجل منهم عـلى الظـنة. وكل من كان يذكر بحبنا والانقطاع الينا حُبِس ونُهب ماله وهدمت داره، ثم لم يزل البلاء يشتد ويزداد الى زمن عبيد الله بن زياد قاتل الحسين، ثم جاء الحجاج فقتلهم كل قتلة وأخذهم بكل ظنة وتهمة حتى ان الرجـل يقال له زنديق احب اليه من ان يقال له شيعة علي»<sup>(٦٥)</sup>.

والواقع ان الحجاج بن يوسف الشقفي يسمثل ذروة الظلم الاسوي والاضطهاد الوحشي، وقد «أحصي من قتله صبراً سوى مسن قستل في عساكره وحروبه فوجد ١٢٠ الفاً. ومات وفي حبسه ٥٠ ألف رجل و ٣٠ ألف امرأة، منهن ١٦ ألف مجرّدة. وكان يحبس النسباء والرجبال في موضع واحد، ولم يكن للحبس ستر يستر الناس من الشمس في الصيف ولا من المطر والبرد في الشتاء»<sup>(٢٦)</sup>. وبلغ من تجبر الحجاج وطغيانه انه سمع يوماً ضجة فقال: ما هـذا؟ فقيل له: المحبوسون يضجّون ويشكون ما هم فيه من البلاء، فالتفت الى ناحيتهم وقال: «اخسئوا فيها ولا تكلمون!»<sup>(٦٢)</sup> واضعاً نفسه موضع الله جل وعلا في مخاطبته لأهل النار.

وقد اصبح الحجاج قدوةً للعباسيين، وشخصية يتمنون لو كانت لديهم مثلها رغم انهم في الحقيقة قد فاقوا الحجاج والامويين في ما ارتكـبوه بحق الشيعة والعلويين وما اتخذوه من قرارات لابادتهم وما وضعوه من خطط وبرامج لاستئصال جذورهم. فهذا ابو جعفر المنصور كان يـقول: «والله لوددت اني وجدت مثل الحجاج بن يوسف حتى استكفيه امـري وأنزله أحد الحرمين!»<sup>(٦٨)</sup>.

ومن قول المنصور هذا ندرك ماذا كان يبيت العباسيون للشيعة وماذا كانوا يريدون بهم. ولماذا هذا التأسف على عدم وجود شخصية لدى العباسيين كالحجاج؟ فهل لم يكن العباسيون يمتلكون حقاً مثل هذه الشخصية؛ أم انهم كانوا يريدون من ذلك التأكيد على سيرهم على نفس النهج الاموي الحجاجي في التصدي للشيعة والعلويين؟

ونحن في الحقيقة سنتحدث عـن الارهـاب الذي مـارسه الخـلفاء العباسيون بحق العلويين لاحقاً عندما نتطرق الى حياة الخلفاء العباسيين الذين عاصروا الامام موسى بن جعفر عليَّلام، لكننا اردنـا هـنا ان نـقدم صورة ولو صغيرة وموجزة عن ذلك لكي تتكون لدى القـارئ الكـريم فكرة عامة عن الخلافة العباسية وعن الاوضاع التي اكتنفت حياة الائمة المعصومين ولا سيما الامام الكاظم عليَّه الذي نتشرف بالكتابة عند.

فالاجراء الأول الذي تعامل به العباسيون مع عاصمة الشيعة \_أي الكوفة \_ هو أنْ فرضوا عليهم جميعاً ودون استثناء ارتداء السوداء \_شعار العباسيين \_ وهددوا من لم يمتثل لذلك بأقسى العقوبات. وقيل انّ أهل الكوفة اخذوا يسارعون الى صبغ ملابسهم باللون الاسود لانهم كانوا يدركون جدية التهديد العباسي. ولم تتمكن محال الصباغة من القيام يصبغ ملابس جميع الاهالي، فكان البقالون يبيعون المداد لهم ليسودوا به ملابسهم (<sup>11)</sup>.

ولم تكتف الدولة العباسية الفتية بهذا النوع من التعامل مع شيعة الكوفة، بل كان المنصور العباسي قد جزّء جنوده الى ثلاثة اجزاء، فكانوا يطوفون الكوفة في كل ليلة وهم ينادون: «من أخذناه بعد عتمة اللـيل، فقد احلّ دمه بنفسه»، كما كان اذا علم بميل احدهم الى الزعيم العلوي ابراهيم بن عبد الله بن الحسن، بعث برجاله الى بيته، حتى اذا غسق الليل وهدأ الناس، تسلّق هؤلاء الرجال سلماً وتسللوا الى داره فقتلوه، وحملوا خاتمه الى الخليفة<sup>(٧٠)</sup>.

والمنصور قد جدّ في مطاردة العلويين لاسيما ابناء الحسسن فـقبض على عبد الله بن الحسن واخوته وابناء عمومته وعدد كبير من العلويين فزجّهم في غياهب السجن الذي قيل انه كان طامورة لا يعرفون فيها الليل من النهار حتى مات اكثرهم فيه وقـتل البـقية البـاقية مـن آل الحسسن بالسيف. كما ابتدع المنصور العباسي طريقة في قتل أهـل البـيتعابَهَيْلِ وشيعتهم، وهي طريقة تعبّر في الواقع عن مدى الحقد الذي كان يحتدم في صدره على العلويين من جهة وعن مدى قسوته وغلظة قلبه من جهة اخرى. وقد حذا حذوه في هذه الطريقة بقية الخلفاء العـباسيين الذيـن جاءوا من بعده.

وتتمثل تلك الطريقة الرهيبة في دفن العلويين والشيعة وهم احياء في اسطوانات قصورهم وعماراتهم، فيظل العلويون بين هذه الاسطوانـات يصارعون الموت بمرارة حتى يتغلب عـليهم آخـر المـطاف فـيلفظون انفاسهم بشكل يمزّق القلوب ويثير العبرات.

وفاق المنصور في غلظته وشدته احفاده من بعده لاسيما هـارون الرشيد وجعفر المتوكل فقد كان الحقد على آل البيت وانصارهم يأكـل قلوبهم ويسري مع الدم في اوصالهم، فراحوا يتتبعون آثارهم ويفتّشون عنهم في كل مكان ويلقون القبض على كل من ثبت أو لم يثبت ولاءه لهم، فلا يعرف أحد عن هؤلاء المعتقلين شيئاً.

وبلغت قسوة البطش العباسي من الشدة بحيث اضطر آل علي الى الاختفاء عن الانظار والعيش متنكرين في اماكن بعيدة عن اعين السلطة وجواسيسها المبثوثين في كل مكان، بل واتخذ الكثير منهم اسماء مزوّرة انتحل شخصيات بديلة كل ذلك امعاناً في التستر ودفعاً لاحتمال تعرّف السلطة عليهم. وقد عاشوا في ظل تلك الاوضاع البعد عن الوطن والأهل والغربة بأقسى انواعها حيث كانوا غرباء حتى على انفسهم، فضلاً عن المشاق التي تحملوها بعد امتهانهم في تـلك الظروف المـؤلمة للـمهن القاسية الصعبة التي لم يألفوها في حياتهم كالسقاية والاحتطاب والاعمال اليدوية المجهدة الاخرى. ومن هذه الشخصيات العلوية المتنكرة القاسم بن الامام الكاظم وعيسى بن زيد بن علي حيث قيل فيه انه كان أفضل من بقي من أهله ديمناً وعلماً وورعاً وزهداً وتقشفاً، وأشدهم بصيرة مع علم كثير ورواية للحديث، فانه اختفى عن اهله وصار ينقل الماء ليكسب به قوته<sup>(٧١)</sup>.

وكانت السلطة العباسية مصرة غاية الاصرار على الاستمرار في سياسة المواجهة الكاملة للعلويين وشيعتهم على كافة الجبهات وفي جميع الحقول، حتى في المناطق البعيدة عن مركز الخلافة أو مراكز نشاط وتجمع العلويين كالكوفة والحجاز. فقد صدر مرسوم من بغداد الى مصر يمنع تشغيل العلويين ولا يسمح لاي علوي ان يركب فرساً أو يسافر من الفسطاط الى مناطق اخرى، وإذا كانت بين يدي علوي وبين احد من سائر الناس خصومة فعلى الوالي أو القاضي ان يرلزم جانب خصم العلوي ويأخذ بقول خصمه عليه بدون بينة!<sup>(٢٢)</sup>.

فهل رأيت حكما ينضح بالعدل كهذا الحكم؟ وهل رأيت عدلاً مزدهراً كهذا العدل؟ وهل رأيت حقوقاً مصانة ومرعية كحقوق العلويين؟

انها في الحقيقة مأساة مروعة وطامة كبرى تدعو الى مزيد من التأمل والوقوف، والى إعادة النظر بشكل جدي في المواقف التي اتخذها البعض وللأسف لا على أساس الحق ولا على أساس التاريخ ــرغم ما فيه من تزييف\_بل على أساس التقليد والتعصب اللـذين يـقذفان فــي اغــلب الاحيان بصاحبهما في مهاوي الخـطأ والافـتراء والادانـة البـعيدة عـن المنطق والعقل والحقائق التاريخية الدامغة.

المتملقون والانتهازيون

في ظل الواقع المريض الذي كانت تعيشه الجماهير الاسلامية وغياب الوعي الديني والسياسي وتراكم ضباب الشبهات سواء كان في العصر العباسي أو الأموي، كان من السهل على سلاطين الدولتين شراء الذمم والضمائر وابتياع الدين والعقيدة، وزج كل ذلك في المعركة التي كانوا يخوضونها ضد الإسلام بصورته الاصيلة وشكله النقي ومبادئه التي تقوم على العدل والمساواة واحترام الانسان كخليفة لله في هذه الارض.

ففي مثل تلك الاجواء التي قدم لنا الشعبي نموذجاً من نماذجها عندما قال: «انه انكر على قاص حدّث عن النبي عَلَيْوَالله ان الله خلق صورين، في كل صور نفخة، فقال له: اتق الله يا شيخ ولا تحدث بالخطأ إن الله لم يخلق إلا صوراً واحداً. فقال القصاص للشعبي: يا فاجر انما حدثني فلان عن فلان وترد علي؟ ثم رفع نعله فضربه. وتتابع القوم عليه بالضرب فما خلص نفسه حتى حلف ان الله خلق تلاثين صوراً في كل صور نفخة»<sup>(٧٢)</sup>، وفي مثل تلك الأجواء التي فيها «حدث احدهم بحديث عن النبي عَلَيْوَالله ان من بلغ لسانه ارنبة انفه لم يدخل النار، فلم يبق أحد منهم إلا واخرج لسانه يومئ به الى ارنبة انفه لم يدخل النار، فلم يبق أحد منهم السلاطين في الدين كيفما يشاءون، ويتخذون من المحسوبين على علماء الدين وفقهائه الذين باعوا الآخرة بالدنيا وسيلة ناجحة وفاعلة لتمرير اغراضهم ومراميهم، وتقديم الدين للناس وفق الصورة التي يريدونها، وعرض مبادئه ومفاهيمه، مشوّهة مقلوبة كي يضفوا من خلالها الشرعية على ما يمارسونه من اعمال وما يتخذونه من قرارات لا تنسجم مع المبادئ والمفاهيم الاصيلة.

فاذا كان باعة الديس والاستهازيون يروّرون الاحاديث عن ألب الرسول عُلِيَولاً، الضرب علي عليَّلاً والسمو بشخصية معاوية، مثل: «ان الله اصطفى محمداً وجبرائيل ومعاوية»<sup>(٧٥)</sup>.

و «روى الزهري عن عروة بن الزبير عن عائشة قالت: كـنت عـند مَتَآلَهُهُ اذا اقبل العباس وعلى، فقال: ان سرّك ان تنظري الى رجلين من أهل النار فانظري الى هذين الرجلين قد طلعا، فنظرت فإذا العباس وعلي، فقال: يا عائشة انّ هذين يموتان على غير قبلتي»<sup>(٧٦)</sup>، ضاربين عرض الجدار بالاحاديث الصحاح المروية عن رسول الله ﷺ والتمي اتفق عليها كافة المسلمين بجميع مذاهبهم في حق الامــام عــلي عَلَيْكُمْ. وضاحكين على ذقون الأمة الاسلامية التمي تستفق عملي الاقمل فمي على للنَّلْجُ كخليفة رابع للمسلمين، فانَّ الخلفاء العباسيين فاقوا الامويين في هذا المضمار بحيث جمعوا حولهم شلَّة عريضة وطويلة من الفـقهاء والعلماء ورجال الدين الذين لم يعودوا يحملوا من هذه العناوين سوى الاسم فحسب، كي يعطوا نظرة عنهم للامة \_التي تعيش التخبط والضبابية والمغلوبة على امرها في أغلب الاحيان\_انـهم حـماة الديـن وزعـماء الإسلام والقادة الشرعيون للامة، ولكي يـطبعوا مـن خـلال مـباركاتهم وفتاواهم اجراءاتهم وقراراتهم وممارساتهم بطابع الشرعية!

ولم تقف فتاوى مثل هـؤلاء الفـقهاء ولا احـاديثهم المـوضوعة ولا مباركاتهم لاعمال السلطة المتعارضة مع الإطار الإسلامي العام عند حد معين، بل نجدها تدور حيثما دارت مصلحة الخليفة وعلى اهبة الاستعداد للانطلاق من فم الفقيه أو القاضي أو الواعظ العباسي بمجرد ان تكـون هناك ضرورة أو عندما يجد البلاط العباسي حاجة اليها.

كمثال على ذلك: انّ هارون الرشيد سبق أن اعطى يحيى بن عبد الله بن الحسن شقيق محمد النفس الزكية عهد الامان وكان عهداً مكتوباً بأغلظ الايمان وأشدّ الالتزامات وأوثق العهود، إلّا انه زجّ بيحيى بالسجن خلافاً لما تعهد به، ثم عزم على قتله. لكنه أراد ان يلتف على عهد الامان قبل ان يخطو مثل هذه الخطوة، ولا يوفر له هذا الالتفاف ومن ثم شرعية القتل سوى فقهاء البلاط.

وبعث الرشيد على عدد من فقهائه بحضور يحيى بن عبد الله نفسه، وابتدأ بالقاضي محمد بن الحسن فناوله ذلك العهد وطلب منه ابداء وجهة نظره فيه. ويبدو أنّ هذا القاضي خشي ان يساير الخليفة اكثر مما سايره حتى الآن، أو ربما كان ذلك تكتيك من الخليفة، فقال: «هذا امان مؤكد لا حيلة فيه».

وابدى الرشيد غضبه من ذلك الموقف، وقــذف بــالامان عــلى ابــي البحتري وهب بن وهب الذي ادرك انّ عليه ان يُمضي رأي الخليفة والّا حياته يتهددها الخطر. فنظر فيه لحظة، ثم قال بعد أن مزّق آخر ورقــة دين كانت لديه إن لم يكن قد مزّقها حتى تلك اللحظة.

«هذا باطل منتفض قد شقّ عصا الطاعة وسفك الدم فاقتله ودمه في عنقي!».

ولا تدري اي عنق كانت لديه بحيث يحتمل هدر دم هذا العلوي الذي حصل على الامان من الرشيد، وما هو المسوّغ الشرعي الذي اعتمده في اباحة دمه، وهل فكر ملياً مع نفسه وانصاع لصوت الدين والضمير، ام ان حبّ الدنيا والخوف من الخليفة لا من الله قد سلبا منه أي فرصة للتفكير قبل ان يصدر مثل هذا الحكم الجائر والفتوى التي تغتال العـدل وتـقبر الحق.

وأبدى الرشيد سروره لتلك الفتوى وانبسطت اسـاريره وقــال لأبسي البحتري:

«أنت قاضي القضاة وأنت أعلم بذلك»!

ولماذا لا يكون قاضي القضاة وقد اثلج بفتواه صدره وحـقق هـدفه وباع له دينه وضميره وانسانيته؟

وشعر ابو البحتري ان الدنيا لا تكاد تسعه وهو يسمع ذلك الاطراء والمديح السلطاني، فما كان منه إلاً أن يمزق عهد الامان بيديه، ليأخـذ القضية برمتها على عاتقه، ويسحب المسؤولية بأسرها عن عنق الخليفة الى عنقه الذي تحمل منذ البداية دم ذلك العلوي الذي لا حول له ولا قوة! ولم ينته ذلك المجلس عند هذا الحد، بل نهض انتهازي آخر من آل الزبير كان ممن قربه الرشيد اليه، فصاح في وجه يحيى: «شققت العصا، وفارقت الجماعة، وخالفت كلمتنا وأردتَ خليفتنا»!<sup>(٧٧)</sup>.

وكأنما أراد بهذه الكلمات ان يطلق رصاصة الرحمة على يحيى ويعبّر بهذا الاسلوب المتملق عن ولائــه وحــبّه للـخليفة الذي أطـربتهُ هــذه الكلمات وإن كان يدرك اصطناعها.

ولم يكن الامر يقتصر على انتزاع الفتاوى من قضاة وفـقهاء البـلاط لصالح الخليفة العباسي قط، بل كانت حتى نساء الخلفاء يـتخذن مـنهم وسيلة لاصدار الفتاوى المنسجمة مع الذوق النسوي العباسي.

فقد اهدت زبيدة بنت جعفر زوجـة هـارون الرشـيد لابـي يـوسف القاضي حُقّ فـضّة وحُـقَّي طـيب وكأس ذهب وكأس فـضة وغـلمان وتخوت من ثياب وحمار وبغل، لأجل فتوى افتاها توافق مرادها!<sup>(٧٨)</sup>.

وهبطت تلك الجوقة من الوعاظ بالاحاديث النبوية الى المستوى الذي يخدم لهو الخلفاء واهتماماتهم التافهة. فعندما وجه ابو البحتري القاضي \_الذي سبق الحديث عنه \_ ولع الرشيد بالحمام واللهو به، سارع الى اخراج حديث من جيبه ليسعد به قلب خليفة المسلمين وليضفي على لهوه صفة الاستحباب، فقال: «روى ابو هريرة عن النبي عَلَيْوَالَهُ: لا سبق إلّا في خفّ أو حافر أو جناح»!

فأعطاه الرشيد جائزة سنية على ذلك الحديث المختلق، وهو ما كان يسعى اليه من ذلك الاختلاق المشين.

ولما خرج قال الرشيد: والله لقد علمت انه كذاب<sup>(٧٩)</sup>!! ولا ندري لماذا يجزيه الرشيد ويخلع عليه اذا كان يعرف انه كذاب، وهل يجوز لخليفة المسلمين ان يسمع احداً يكذّب على رسول الله تـم يثيبه؟

والحقيقة انّ الخلفاء قد سلكوا مختلف السبل لكسب ولاء قـضاة وفقهاء المسلمين وشراء ضمائرهم، ولم يتركوا اسلوباً إلّا واتبعوه مـعهم من أجل تطويعهم وادخالهم في سلك حاشية البلاط، بما فـيه اسـلوب الاغراء وأسلوب الارهاب.

> فالمهدي العباسي استدعى يوماً شريك القاضي وقال له: ــ لابد ان تجيبني الى خصلة من ثلاث خصال.

> > فقال شريك:

ـ وما هنّ يا أمير المؤمنين؟ فقال المهدي:

\_\_\_\_\_ \_\_ إما ان تلي القضاء، أو تحدث ولدي وتعلمهم، أو تأكل عندي اكلة. ففكر شريك، ثم قال:

ــالأكلة اخفهنّ على نفسي. فاحتبسه وقدم الى الطباخ ان يصلح له ألواناً من المخ المعقود بالسكر

بالطيرزد والعسل. الطيرزد والعسل.

فلما فرغ من غذائه قال القيّم على الطبخ للمهدي: ـ يا أمير المؤمنين ليس يفلح الشيخ بعد هذه الأكلة ابداً. فكان ما توقعه صاحب المطبخ، فقد حدّثهم شريك بعد ذلك، وعـلّم اولادهم، وولي القضاء لهم. وقد قال شريك يوماً للجهبذ<sup>(٨٠)</sup> الذي ضايقه في النقص وقال له انك لم تبع بزّاً<sup>(٨١)</sup>:

ـ بلى والله لقد بعت اكبر من البز، لقد بعت ديني؟<sup>(٨٢)</sup>

وهكذا يدرك شريك الفاضي انه قد باع دينه للخليفة وانه أصبح أداة في يده يحركها بالاتجاه الذي يريد والذي يتعارض في أغلب الاحيان مع ارادة الدين.

ورغم هذا فلم يكن الخلفاء يحترمون هؤلاء الوعاظ والقضاة لانسهم يدركون انهم إنما يخدمونهم عن طمع وخوف لا عن ولاء واعتقاد، لهذا نراهم في اغلب الاحيان يقرّعونهم بالفاظهم المشينة ولا يقيمون لهم وزناً لأتفه الاسباب.

ففي احدى المرات استدعى المهدي شريك القاضي بعد ان سمع انه لا يرى الصلاة خلفه \_أي خلف المهدي ـ وقال له في جملة ما قاله: يا ابن الزانية!

فاضطرب شريك غاية الاضطراب وهو يسمع مثل هذا الكلام النابي من الخليفة، فقال له:

> ـ مه مه يا امير المؤمنين، فلقد كانت صوامة قوامة. فاشتد غضب المهدي وصرخ قائلاً: ـ يا زنديق، لأقتلنك<sup>(٨٣)</sup>.

ويبدو أن المهدي قد سئم من شريك آخر المطاف لانه لم يستسلم اليه غاية الاستسلام كما فعل غيره، بل كان يبدي احياناً بعض الآراء التي لا تروق للذائقة المهدية. لهذا أراد ان يعزله عن القضاء بـذريعة تـقنع بـها نفسه، رغم كل ما كان يؤديه اليه من خدمات، لهذا قال له يوماً: ـ ما تقول في علي بن ابي طالب؟ فقال له: ـ ما قال فيه جدك العباس وعبد الله. قال المهدي: ـ وما قالا فيه؟ فقال:

- فاما العباس فمات وعلي عنده أفضل الصحابة. وكان يسرى كسراء المسلمين يسألونه عما ينزل من النوازل، وما احتاج هو عليًّه الى حتى لحق بالله. واما عبد الله فانه كان يضرب بين يديه بسفين، وكان في حروبه سيفاً منيعاً وقائداً مطاعاً، فلو كانت امامته على جور، كان أول من يقعد عنها ابوك لعلمه وفقهه في أحكام الله. فسكت المهدي. ولم يمض بعد هذا إلا قليلاً حتى عزل شريكاً<sup>(48)</sup>.

وعلى صعيد محاولات العباسيين لاستمالة فقهاء المسلمين لاسيما أئمة المذاهب اليهم، نجد المنصور العباسي يقرب اليه الامام ابا حنيفة، ثم يطلب منه ان يهيئ للامام الصادق عليها الامام الصادق عن الاجابة عليها، لأنّ الناس قد فُتنوا بالصادق على حد تعبير المنصور العباسي. وواضح أنّ المنصور كان يهدف من وراء تلك الخطة \_التي يمكن ان نصفها بالتآمرية ـ اسقاط الامام الصادق عليَّهِ في اعين الناس بعد أن ملأ تلك العيون واستقطبها مع القلوب من جهة، وتسليط الاضواء على ابـي حنيفة في حالة نجاح الخطة، وفسح المجال لشخصيات من غـير أهـل البيت لتشق طريقها في أوساط الأمة وتولي شؤونها الدينية مـن جـهة اخرى، وهذا يعني من وجهة نظر السلطة فسح المجال لها ـ أي للسلطة ـ للعمل ما يحلو ويطيب دون أنْ تُنبَس كلمة اعتراض أو تُطلق صـرخـة احتجاج.

ورضخ الامام ابو حنيفة لطلب المنصور، وهيأ للامام الصادق اربعين مسألة معقدة من مسائل الدين والفقه. ثم دخل الى مجلس المـنصور، فوجد الامام الصادق قد اُحضِر الى ذلك المجلس، فدخلت الى ابي حنيفة من الهيبة للصادق ما لم يدخله للمنصور. وأخذ بعد ذلك يطرح مسائله الاربعين واحدة واحدة حتى اتى عليها كلها، فأجاب الصادق على كافة تلك المسائل دون ان يخلّ بمسألة منها<sup>(٨٥)</sup>.

ولم يتمكن المنصور من تحقيق ماكان يطمح فيه من ابي حنيفة، ولم يستطع ان يتخذ منه تلك الحربة التي كان يريدها ضد أهل البيت والامام الصادق على وجه الخصوص رغم كافة ما احاطه به من رعاية وعناية وتقديم على كثير من الفقهاء. وقد اُسقط في يد المنصور تـماماً عـندما اعلم الامة»<sup>(٨٦)</sup>.

وكان ابو حنيفة قد ادرك العصرين الاموي والعباسي، وتذمّر من خلفاء

هذين العصرين، وله شيء من الميل نحو العلويين. وكان قد تتلمذ على يد الامام جعفر بن محمد الصادق عليكلا واعترف له بالعلم والفضل، ومنها قوله: «والله ما رأيت أفقه من جعفر الصادق»<sup>(٨٧)</sup>. وكان قد جلده يزيد بن عمر بن هبيرة \_الوالي العراقي الاموي في عهد مروان بن محمد\_ مائة وعشر سوطاً لرفضه تولي قضاء الكوفة<sup>(٨٨)</sup>. كما سبق له ان افتى بأن خروج زيد بن علي على الخليفة الاموي هشام بن عبد الملك خروج شرعي يجب ان يؤازر من كافة المسلمين<sup>(٨٩)</sup>.

اما الاسلوب الذي اتبعه العباسيون مع الامام مالك بن انس، فقد اتّسم بالشدة والغلظة، فضربوه بالسياط بأمر من المنصور العباسي وضيّقوا عليه حتى لان لهم آخر المطاف، فأصبح مقدماً في الدولة محفوفاً بالرعاية، وأصبح بابه تزدحم عليه الناس وداخل الامراء تهيّب منه. ثم اذعن لأمر السلطة العباسية بتأليف كتاب «الموطأ» بما ينسجم مع ذوقها لتحمل الناس عليه بقوة السيف<sup>(٩٠)</sup>.

وكان من نتائج الضغوط العباسية على الامام مالك هو مساواته للامام علي طليك في مع سائر الناس. فهو يقول: انّ أفضل الأمة الخلفاء الثلائة. ثم يقف ويقول: هنا يتساوى الناس. فهو لا يسرى لعلي ميزة عن سائر الصحابة، كما انه لم يرو عن علي في «الموطأ»<sup>(٩١)</sup>. وهل يمكن له ان يرو عن علي أو يساويه مع الخلفاء على الاقل وقد كان مفروضاً عليه ان يكتب ما يريدون منه لا ما يريد هو، وهل يجرؤ ان يسطّر أو يجهر بما يعتقده ويؤمن به في قرارة نفسه؟

باعة الكلمة

في الواقع انّ الكلمة سلاح ذو حدين: حدّ الحق وحدّ الباطل. فبامكان الكلمة ان تدافع عن الحق وتجهر به وتدعو اليه وتبلّغ له فتؤدي بـذلك الدور المطلوب منها في تبيان الحقيقة وتقديمها عـلى صـورتها الجـلية الواضحة الى الامة. وبامكانها أيضاً ان تـحرف الحـقيقة وتشـوّه الحـق وتقلب الصور وتعكر الأجواء.

الكلمة نعمة إلهية مثل باقي نعمه سبحانه ولا تملك سوى الانـصياع لارادة الانسان، فهي طوع بنانه ولسانه، ومستعدة لاداء ما يريده منها دون أي تلكؤ أو تردد، في الخير أو الشر، في المدح أو الهجاء، في الصدق أو الكذب، في الحقيقة أو الزيف.. فالانسان هو الذي يوجّه الكلمات، وهو الذي يتفنن بأدائها، وليس امام الكلمات سوى الامتثال والطاعة.

وقد اساء الكثير من الناس الى نعمة الكلمة فزجّوا هذه النعمة الالهية التي كانت من ميزاتهم عن الحيوانات، في خدمة الأهداف الشريرة والمصلحة الشخصية المتضخّمة على حساب المصلحة الاجتماعية، فراحوا يوجّهون الكلمات قولاً وكتابة نحو الجهة التي تعزّز معسكر الباطل وتضعف معسكر الحق، لتتحول الكلمة في آخر المطاف الى سلاح لضرب الحق ومعسكره وجنوده بدلاً من ان تدافع عنه وتشد ازره وترفع شعاره.

ومن الطبيعي ان نجد باعة كلمة الحق يتقاطرون عـلى السـلاطين

ويتهافتون على الحكام الذين غرتهم الدنيا وخدعتهم الحياة البراقة وفتنتهم بهارج المُلك، كي يشتروا بالكلمات المتملقة والالفاظ الرنّـانة الخالية من الروح الجوائز والخلع والهدايا، ليحولوا انفسهم يهذه الطريقة الرخيصة الى ادوات في خدمة السلطان الجائر والى أبواق مضللة تبارك له لا شرعيته وظلمه وتعسفه.

ومن البديهي انْ يضغط المتملقون والانتهازيون على الأوتار الحساسة وأنْ ينفذوا الى قلوب الحكام عبر نقاط ضعفهم، ويتحدثوا باللغة التي يود هؤلاء الحكام ان يترجموا بها ما يدور في أذهانهم من أفكار.

فهذا المهدي العباسي يدخل عليه مروان بن ابي حفص فينشده قصيدة يحاول انْ يقلب فيها الحقائق، فيعطي حق العلويين للـعباسيين، ويـضع العلويين في موضع الطامع الذي حـاول انْ يـغمط العـباسيين حـقوقهم ويسعى للتشويش على تلك الحقوق:

هل تطمعون من السماء نجومها بأكفكم أو تسترون هلالها او تدفعون مقالة عن ربكم جبريل يلغها النبي فقالها شهدت من الانفال آخر آية بسترائهم فأردتم إسطالها وعندما سمع المهدي تلك القصيدة التي قيل انها كانت من مائة بيت، تزاحف من صدر مجلسه، وأخذه الفرح، ثم قال له: - كم هي؟ قال الشاعر: فأمر له بمائة الف درهم، اي الف درهم عن كل بيت<sup>(۹۲)</sup>.

ولا ندري هل كانت آخر آية في سورة الانفال تـنص عـلى تـراث العباسيين؟ ثم إلاّ يعدّ هذا تحريفاً للقرآن وتلاعباً بآياته؟ ولماذا يصمت العباسيون عن ذلك التحريف والتلاعب، بل ولماذا يشجعون عليه بـمثل هذه الاموال التي هيى حقّ كافة المسلمين؟

ويزداد مروان بن ابي حفصة في تملقه وكذبه وتزويره للحقائق كلما ازداد الغدق العباسي عليه وكلما امتلأت جيوبه من دنانيرهم. فدخل على هارون الرشيد في سنة ١٨١ ه فأنشده قصيدة اخرى من قصائده اورد الطبري منها ٢٢ بيتا<sup>(٩٣)</sup>، ونحن نورد هنا مقتطفات منها، لكي يبطلع القارئ الكريم على ما تنضح به من رياء وتملق وكذب:

- وسُــدَّت بـــهارون الثـغور فأُحكــمت
- بــه مــن امــور المسـلمين المـرائـرُ لقد تـرك الصـفصافَ هـارونُ صـفصفاً
- كأن لم يُسدِّمِّنُهُ مــن النــاسِ حــاضرُ الى وجهه تسـمو العـيونُ ومــا سـمت
- الى مــــثل هـــارونَ العـــيونُ النــواطِـرُ اذا فـــــقد النـــاسُ الغــــمامَ تـــتابعت
- عــليهم بكــفيك الغــيومُ المــواطــرُ أُمــــورُ بــــميراث النـــبي وليــتها فأنت لهــــا بــالحزِم طــاوٍ ونــاشِرُ

وابــــناء عــــباس نــجوم مــضيئة إذا غـــاب نــجمُ لاح آخــرٌ زاهــرٌ عَملَيَّ بني ساقي الحجيج تتابعت اوائــــل مــن مــعروفكم وأواخـــز فأصبحتُ قد ايقنتُ أنْ لستُ بالغاً مدى شكر نعماكم وانمي لشماكر ومسا النساس إلآ واردُ لحسياضكم وذو نَــــهَلِ بــالريّ عــنهن صــادرُ ابـــوك ولى المــصطفى دون هــاشم وإنْ رَغِمت من حاسديك المناخرُ وهكذا نرى كيف يعزف على الوتر الحساس مرة اخرى فمي البميت الاخير ويدّعي احقية العباس بـن عـبد المطلب بـخلافة المـصطفي الامين عَلَيْهِوْلَهُ دون بني هاشم كافة، كما انه اكَّد أيضاً على مـا لقـيه مـن معروف ــآي من جوائز وخلع ـ من العباسيين، ليذكّر الرشيد بأن يــديم عليه ذلك المعروف وتلك الهبات السخية.

ولم يخيّب الرشيد ظنّه، فأعطاه ٥ آلاف دينار، وكساه خلعته، وأمر له بعشرة من رقيق الروم، وحمله على برذون من خاص مراكبه.

ويرى الدكتور طه حسين انّ مروان بن ابي حفصة كان يـعبد المــال ويقدسه، ولهذا لم يكن مدحه للعباسيين نابعاً من حبه لهم أو اعــترافــه بفضلهم وأحقّيتهم، وانما كان يزدريهم فيما بينه وبين نفسه، وانما أراد ان يفوز بتلك الطريقة السهلة بالاموال. كما يؤكد طه حسين لو قُدّر للامويين او للعلويين ان تكون لهم دولة لسار مع دولتهم سيرته مع الدولة العباسية<sup>(٩٤)</sup>.

ولم يفتأ الشعراء المتملقون يتزلفون الى العباسيين من خلال حملتهم على آل بسيت الرسسول عَلَيْنَوْلَهُ وسسحب الشسرعية التسي لهسم واعسطائها للعباسيين. فهذا بشار بن برد المعروف بالزندقة والالحاد والذي لا يعترف وفقاً لمبدئه هذا لا بالعباسيين ولا بالعلويين لم يتورع هـو الآخسر عـن الادلاء بدلوه، ما دام في ذلك المال والجاه، فوقف أمام المهدي لينشد:

يا بن الذي ورث النبي محمداً دون الأقارب من ذوي الارحام الوحي بين بني البنات وبينكم قطع الخصام فلات حين خصام ما للنساء مع الرجال فضيلة نزلت بذلك سورة الانعام انحى يكون وليس ذاك بكائن لبني البنات وراثة الاعمام<sup>(٩٥)</sup> فيجزيه المهدي عن هذه القصيدة ٧٠ الف درهم.

وهكذا نرى انّ اموال بيت المال الاسلامي توزَّع بدون حساب على هؤلاء الشعراء قتلة الكلمة ومغتالي الحقيقة، لمجرد انهم يؤكدون عـلى حق ليس لهم، ويطرون على صفات ليست فيهم، ويـنالون مـن أنـاس آخرين كان الاحرى انْ يُدافع عنهم. وهكذا نرى انّ ذلك الشاعر يستند الى آية في سورة الانفال، وهذا الى آية في سورة الانعام تُعطي الحق لبني العباس وراثة النبي عُلَيْنِيْلَهُ ولا تعطيه لابناء فاطمة عَلَيْهَا الذين هم ابـناء علي عليُما في نفس الوقت، وكأنما اصبحت آيات القرآن الكريم العوبة

| في ايدي شعراء البلاط والزنادقة الذين لا يعترفون حتى بخالق القـرآن |
|-------------------------------------------------------------------|
| الكريم فكيف بالقرآن وآياته؟!                                      |
| ويعزف شاعر متملق آخر يُدعى مروان بن ابي الجنوب على نـفس           |
| الوتر بين يدي المهدي فيقول:                                       |
| لكــــموا تــراث مــحمد وبــعدكم تشـقى الظـلامة                   |
| حتى ينتهي الى القول:                                              |
| مــــا للــــذين تــنحلوا مــيراثكــم إلاّ النــدامـــة           |
| فيخلع عليه المهدي اربـع خـلع، ويـنثر ثـلاثة آلاف ديـنار ويأمـر    |
| بالتقاطها، ويعطي عشرة آلاف درهم، ويـعقد له عـلى ولايـة البـحرين   |
| واليمامة (٩٦).                                                    |
| ولم يقتصر مدح الشعراء وتملقهم على الخلفاء العباسيين، بــل امــتد  |
| ليشمل وزراءهم وامراءهم وأصحاب النفوذ والقوة عندهم. فنجد الشاعر    |
| ابا نؤاس يتزلف الى يحيى بن خالد البرمكي من خلال قوله فيه:         |
| سألتُ الندى هـل أنت حـر فـقال لا                                  |
| ولكـــنني عـــبد ليــحيى بــن خــالدِ                             |
| فــقلت شــراءً قــال لا بــل وراثـةً                              |
| تــــوارثـــني مـــن والد بـــعد والدِ                            |
| في حين قال شاعر آخر في البرامكة:                                  |
| اذا كنت مــن بـغداد فــي الف فــرسخ                               |
| شممت نسيم الجود من آل بـرمك                                       |

بينما راح مغني البلاط العباسي ابراهيم الموصلي يغني للاثنين معاً اي لهارون السلطان ويحيى الوزير: المتــر انّ الشــمس كـانت مـريضة

فسلما ولى هسارون اشسرق نسورها تسلبست الدنسيا جسمالاً بسملكه

فــهارون واليــها ويــحيى وزيـرها ومن هذا نفهم انّ هؤلاء الشعراء واولئك القضاة والوعاظ وغيرهم من الكتاب والمؤرخين كانوا سبباً من أسباب تمادي العباسيين فـي غـيّهم وانحرافاتهم وتجرّئهم على انتهاك الحقوق وضرب العدالة وانزال المزيد من الظلم بالعباد وفي مقدمتهم آل بيت الرسول عَلِيُوَلَّهُ وشيعتهم السائرين على خطاهم.

## الفصل الثالث

ملامح شخصية الامام موسى بن جعفر على المعام

## الامام شخصية من الطراز الاول

إن ايّ امة بحاجة الى قيادات كفوءة وزعامات واعية ومخلصة تأخذ على عاتقها الانطلاق بالأمة نحو تحقيق أهدافها الخيرة وطموحاتها السليمة وآمالها التي تدغدغ قلبها، وتسير بها عبر اقصر الطرق وأسلمها من أجل انْ تحوّل تلك الأهداف الى حقيقة تلمسها الأمة وتعايشها وتصر على الالتفاف حولها باعتبارها ثمرة جهادها الطويل ومحصلة عملها الدؤوب ونتاج تلاحمها مع القيادة التي حملت همومها وآلامها وقطعت فيافي الطريق الطويل وداست على الادغال والعواسج حتى وصلت بها الى ما وصلت.

والأمة الاسلامية باعتبارها سيدة الامم لكونها تعتنق سيد الاديان وتتبّع سيّد الرسل، هذه الأمة التي تحمل رسالة كافة الانبياء والائمة، وترفع لواء انقاذ المستضعفين في كل مكان من برائن العبوديات والطواغيت والفراعنة، هي بحاجة وقبل كل شيء الى قيادات رسالية كفوءة وواعية تأخذ على عاتقها توجيهها وهدايتها وقيادتها نحو الأهداف التي رسمها الله تعالى لها بعيداً عن عمليات التضليل وممارسات الاحتواء وأساليب التستر والتبرقع، كي تحقق الأمة ما تـصبو اليــه مــن أهداف في ظل ظروف قياسية وموضوعية، وبالتالي كي يــتحقق للامــة عزّتها ورفعتها وعبوديتها الحقّة لله تعالى.

الأمة بحاجة الى من يوضّح لها مبادئ رسالتها بصورتها النقية، ويشرح لها مفاهيمها ناصعةً بلا لفّ ودوران، ويقدم لها اسلامها سليماً شفّافاً خالياً من كل الشوائب التي تلقي بها المصالح الشخصية في كثير من الاحيان في روافده، وبعيداً عن أجواء الضباب التي تصنعها الاهواء النفسية، وبمعزل عن العصبيات الجاهلية والتعصبات العاطفية، وفوق هذا وذاك في ظل محيط مقدس حرّ نابض بالصدق والاخلاص والتفاني، تسود فيه ارادة الخير ورجاحة العقل، وسمو الفكرة، واتزانّ الكلمة، ورسالية التوجّه، وشرعية التحرك، وربانيّة الهدف، ومحمدية الوسيلة.

الأمة الاسلامية بحاجة الى قيادات من هذا النوع تخلف الرسول عَلَيْوَلَمْ وَتَوَجَعُ الْأَمَة الاسلامية بحاجة الى قيادات من وتوجه الأمة طوال مسيرتها الشائكة وعلى امتداد حركتها باتجاه الأهداف الالهية. ومن الطبيعي ان افتقاد الأمة لشخصيات وقيادات من هذا النوع سوف يكلف وقد كلّف الأمة بالفعل ـ كثيراً، ويوجه لها الضربات تلو الضوبات يوافعات، لأن افتقاد مثل هذه الفربات تلو الضربات والصفعات تلو الصفعات، لأن افتقاد مثل هذه القيادات، أو ازاحة هذه الشخصيات وقيادات من الضربات تلو الضربات والصفعات تلو الصفعات، لأن افتقاد مثل هذه الفربات الوربات والصفعات تلو الصفعات، لأن افتقاد مثل هذه الفربات والصفعات تلو الصفعات، لأن افتقاد مثل هذه مفروضة عليها غير واعية لأهدافها ولا متفهمة لرسالتها، لابد وأن يؤدي الي الخروج بالمسيرة الاسلامية عن الطريق الصحيح السوي الذي رسمته مفروضة، وسريان الانحرافات بعد الانحرافات الى التحرك الاسلامي ومن الشريعة، وسريان الانحرافات بعد الانحرافات الى التحرك الاسلامي ومن من السريعة، والقيم الاسلامية، فيتفقد السلاميتها ورتانيتها بشكل

تدريجي لكثرة ما يختلط بها من افكار تفرضها الذهنية الحاكـمة التـي تأخذ مصالحها بالدرجة الاولى وتقدمها على اي مصلحة اخرى بما فيها مصلحة الإسلام والأمة الاسلامية.

وكان أئمة أهل البيت للمَنْكِلُمُ هم القيادات الحقيقية والزعامات الربانية التي اختارها الله تعالى لهداية الأمة الاسلامية وارشادها الى طريق الفلاح والصلاح، وتوجيهها باتجاه طريق عبودية الله لا عبودية الطاغوت، والاخذ بيدها عبر هذا الطريق نحو اعلاء كلمة الله في الارض واخماد اصوات الشياطين والجبابرة الذين يريدون اطفاء كلمة الله، والانطلاق بهذه الأمة نحو تحقيق المزيد من الانتصارات والنجاحات الحقيقية القائمة على أساس نشر رسالة الإسلام في كل مكان، واعمار الارض بنداء التوحيد، وبذر الاخلاق القرآنية في نفوس الاجيال.

لقد كان أئمة أهل البيت للمتكلم وبشهادة كافة المذاهب الاسلامية وكافة الاصدقاء والاعداء مثالاً في الورع والاستقامة، والصدق والاخلاص، والكفاءة والجدارة، والوعي والمعرفة، والرسالية والمبدئية، والصبر والمقاومة، والصمود والتحدي، والاصرار على تطبيق مبادئ الاسلام، والعمل بالاوامر الالهية، والتخلق باخلاق الاسلام، وابقاء سنة الرسول عُلَيْوَالَهُ حيّة ساطعةً نقيّةً مما يُراد أن يضاف اليها من شوائب وبدع وخرافات.

ففضلاً عن الانتخاب الالهي والاصطفاء الرباني لأئمة أهل البيت. فقد انتزعوا بـفكرهم وعـلمهم وسـلوكهم الالهـي انـتخاب الأمـة واخــتيار الجماهير، فلم تجتمع الأمة على أحد اجتماعها عليهم ولم تعترف بعبادة احد وتقواه وعلمه وعدله واخلاصه اعترافها بعبادتهم وتقواهم وعلمهم وعدلهم واخلاصهم. ولولا الحكومات التي فرضت نفسها على المسلمين في غفلة من الزمن ولولا الارهاب الذي كانت تستخدمه سلاحاً في مواجهتهم ومواجهة الموالين لهم والمنادين بامامتهم، لما كان هناك مجال لغيرهم، ولما انضوى أحد تحت لواء غير لوائهم، بل ولما كان للزعامات الحكومية وجود ولا كان لها ذلك الاستمرار الذي تمكنت بواسطته أن توجّه ضربة عنيفة للاسلام باصالته ومبادئه الحقّة وقاعدته الجماهيرية وقيادته الربانية الكفوءة الصالحة.

لهذا في ظل الواقع المأساوي الذي يسعى فيه حكام السوء والنفعيون والوصوليون لطمس معالم الحق وتشويه مبادئ الإسلام وتحريف مفاهيمه وقيمه، والتعتيم على الشخصيات الرسالية والقيادات الحقيقية للامة والزعامات المبدئية، وطرح الشخصيات الدنيوية كشخصيات دينية، والزعامات المنحرفة كزعامات صالحة، في ظل هذا الواقع تبرز الحاجة الى كشف النقاب عن اوجه الزعامات الرسالية الصالحة التي أطيح بها بأساليب المكر والارهاب عن الموقع الذي كان يجب ان تكون فيه، لكي فيه الى درجة كبيرة على الأمة معرفة هذه الزعامات والشخصيات دون فيه الى درجة كبيرة على الأمة معرفة هذه الزعامات والشخصيات دون مارجوع الى المصادر التي لم تمتد اليها يد التحريف والعبث والتلاعب، الرجوع الى المصادر التي لم تمتد اليها يد التحريف والعبث والتلاعب، ما في وسعها لتحريف كل شيء حتى التاريخ كي تقلب الحقائق وتشوة ما في وسعها لتحريف كل شيء حتى التاريخ كي تقلب الحقائق وتشوة وجه الحقيقة وتزوق وجه الباطل وتضفى عليه مسحات الجمال.

فلا بد للامة ولا بد للاجيال ولا سيما هذا الجسيل، ان يـطّلع عـلى الحقيقة ويبصر وجه الحق بعينه وقلبه، ويعرف الشخصيات القدوة على حقيقتها، ويعيش معها صدقها واخلاصها، وهمومها الاسلامية، ومواقفها المناهضة للظلم والارهاب والانحراف، وصبرها ومصابرتها في طـريق الدعوة الى الله، ومعاناتها وآلامها في صراعها مع أئمة الانحراف والزيغ. لابد للامة ان تتعرف على الشخصيات الاسلامية العظيمة التي كان لها الدور الفاعل الرائد في الابقاء على مشعل الإسلام وهاجاً متألقاً، وايصال صوت الإسلام الجهوري المدوي الى الاجـيال الاسـلامية المـتلاحقة، والحفاظ على الغرسة الاسلامية حية خضراء نابضة بالحياة.

وقد اخترنا في بحثنا هذا إحدى هذه الشخصيات التي ملأت عين التاريخ وسمعه، ودوى صوتها الملعلع المطالب بالحقّ والرافض للهيمنة الدنيوية على الدين في آفاق التاريخ، ولا زال يلعلع في يومنا هذا وعلى مدى الحياة داعياً المسلمين الى حياة يسؤطّرها الإسلام وينبض فسيها الايمان، والى حركة حول محور «الله» لا حول اي محور آخر، فالحركة حول المحور الالهي هي التي توفّر للانسان والمجتمع حركة منظّمة متسقة سليمة، وهي التي تقيه من السقوط في مستنقعات الانحراف وأوحال الضلال، وهي التي تضمن له الحياة السعيدة الجسيلة التي لا وجود فيها للمآسي والويلات الناجمة عن حب النفس والدنيا ولا للانتكاسات التي يخلقها الغرور والكبرياء والزهو، ولا للهزائم التي تكون اخترنا الحديث في هذا الكتاب عـن شـخصية مـا زالت اشـعاعاتها الفكرية والثقافية متوهجة كالشمس رغم حشود المحاولات التي تبذلت لاطفاء هذه الاشعاعات، وعطاؤها ثـرّاً خـصباً عـلى الرغـم مـن كـل التحركات المضادة التي سعت وبكل ما اوتيت من قوة الى اجهاض ذلك العطاء وافراغه من محتواه، وهم لا يعلمون:

فأما الزبد فيذهب جفاء واما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض <sup>(٩٧)</sup>. فنحن في كتابنا هذا أمام شخصية عظيمة من شخصيات الإسلام وزعيم الهي من زعماء هذا الدين، وإمام مجاهد جاهد في الله تعالى على جميع الاصعدة وفي كافة المجالات، ورائيد من رواد العلم والعمقيدة، وصديق صدق ما عاهد الله عليه، وصابر لقي في طريق ذات الشوكة ألوان الظلم والاضطهاد لكنه لم يطأطئ رأسه لظالم ولم يمد يده لمضطهِد، ولم يهادن الطاغوت ولم يساوم على الحق.

كان الامام موسى بن جعفر لللَّلِهِ رجلاً إلهياً سمت روحه في آفاق الله، وتفجّرت في نفسه ينابيع الحب الإلهي، وعرف الله معرفة الواثقين، فعبده عبادة الاحرار الذين شاهدوا الله بقلوبهم ورأوه بعقولهم، وانزاحت كافة الحجب بينهم وبينه، فانجذبوا اليه انجذاب العاشق الوله، ووقفوا بين يديه وقوف الذليل الخاشع، وأدركوا انّ رضاه لا ينال إلّا بالتفاني في حبّه، وتحمّل كافة ما يترتب على ذلك الحب من مشاق ومعاناة وعذاب.

لم يقتصر الكفاح الذي خاضه الامام موسى الكاظم عليَّالَا على ميدان واحد، ولم يتحدد ضمن دائرة واحدة، انما كان كفاحاً في كافة الميادين، لأنَّ المؤمن الرسالي لا يعرف وهو يحمل اعباء الرسالة الكلل ولا الملل، ولا يتعامل مع الله تعالى على أساس الوقت والفراغ، ولا تقوم حساباته الجهادية على أساس الربح والخسارة، انما يوقف كلّ حياته لله ولرسالته، ولهذا كانت حياة الامام كفاحاً مستمراً متواصلاً وحلقات جهاد مـتصلة متآصرة لا تعرف الانفصام.

كان الامام الكاظم مجاهداً من الطراز الأول هزّ بمواقفه الجهادية الشجاعة وتحديه المستمر للنظام العباسي، أركان قصر الاستبداد وعرش الفرعونية المتجبّرة، وأماد بصرخاته المدوية الارض تحت اقدام منتحلي الدين ومغتصبي ولاية أمر المسلمين، فرسم بثوريته ومقاومته ومواقفه الشجاعة درب الجهاد والكفاح للأجيال اللاحقة، وعلّم الانسان المتطلّع الى غد اسلامي مشرق كيف يقاوم ويصبر ويتلذذ بألوان العذاب ما دام ذلك في سبيل الله ومن اجل إعلاء كلمته العليا ورفع اللواء المحمدي المقدس خفّاقاً عالياً في سماء الدنيا بأسرها.

وكان الامام عابداً من الطراز الأول أيضاً، فلولا الجانب العبادي الذي كان سمة بارزة من سمات شخصيته، لما رأينا من تلك المواقف الجهادية الفريدة وذلك الصبر على الاذى في سبيل الله. فالعبادة ليست كما يتصور او يصور البعض من انها انعزال عن الناس والحياة ونزوع نحو الانفراد بالله والخلوة به بعيداً عما يجري في الساحة الاجتماعية من احداث وبمنأى عن التأثير الذي لابد وان تعكسه الاوضاع السياسية. فالعبادة في الإسلام لا تحمل هذا المعنى ولا تسترك في المحادية الاستعبدين ممثل هذه الانطباعات. العبادة في الإسلام أو الطقوس العبادية الاسلامية تفجّر في المسلم روح الثورة لله وتحرك فيه عوامل الانتفاضة على كل ما يمكن أنْ ينمو على حساب الله وعلى كل إرادة تتوخى جرّ الناس عن فناء الله نحو زريبة الشيطان.

فكانت عبادة الامام الكاظم للنكل في الواقع عبادة عارفة بصيرة قائمة على أساس الاقرار بالفضل الالهي والاذعان بالربوبية والاعتراف بالعجز الانساني عن تحقيق اي شيء ما لم يكن الى جانب الانسان الدعم الالهي والعناية الربانية والرعاية الغيبية. وهذا اللون من العبادة لا شك وأنّه يملأ قلب المؤمن بالقوة والعزيمة، ويبعث في نفسه بوارق الامل، ويقدح في عقله الافكار الخيرة، ويأخذ بيده على طريق الابداع والخلاقية.

فلم تكن عبادة الامام وذوبانه في الله وبكاؤه بين يـدي الله، لتـعزل الامام عن امته، ولم تدفعه للعيش بعيداً عن آلامها وهمومها، ولم تصرفه عن التفكير فيما تلاقيه على يد حكوماتها من جـور واضـطهاد. كـانت عبادته محفّزاً عظيماً له على النزول الى الميدان الجهادي وبذل كافة ما يملك من قوى وطاقات وامكـانات فـي سـبيل عـزّة الإسـلام ورفـعة المسلمين.

وكان الامام عالماً ومفكراً من الطراز الأول حتى سُمي بـعالم آل محمد. فقد خلّف والده الامام الصادق للنظير مدرسة علمية وفقهية وتراثاً فكرياً وثقافياً ضخماً. وكان لابد للامام الكاظم عليكر ان يواصل ادارة تلك المدرسة العظيمة والحفاظ على ذلك التراث الفكـري والشقافي الهـائل. فشمّر عليكر عن ساعد الجد واخذ يواصـل بشـوق وإصـرار نـهج والده واستاذه للمُثْلِّةِ وتربية العلماء والفقهاء والمحدثين، لكي يـخلق الكـوادر الواعية والطاقات العلمية الفكرية الرائدة التي تأخذ على عـاتقها حـمل الفكر الاسلامي والدفاع عنه وايصاله الى القاعدة الجماهيرية.

وكان الامام للنيلا يتحلى بالاخلاق الاسلامية والصفات المحمدية الحميدة، فكان يجسّد في افعاله وسلوكه الإسلام بأسمى صورة وأروع شكل. ولهذا كان الكاظم للنيلا كما هو حال آبائه للميلا إسلاماً متحركاً وقرآناً ناطقاً وهذا ما يمثل في الحقيقة ذروة الايمان وسنام التعبّد وقمة المبدئية. فالإسلام لم يأت لكي يظل مجرد حبر على ورق، والقرآن لم ينزل به الوحي الامين على الرسول المصطفى تُتَنفي كي يُتلى ويجود وان كان هذا شيء حسن وانما أراد للاسلام ان يُترجَم ترجمة عملية في سلوك الناس وعملهم وتعاملهم، واراد للقرآن ان يتحول الى مرشد وهاد للامة في سلوكها وتعاملها.

ان الإسلام يزخر بالمبادئ الخلقية والمفاهيم والقيم السلوكية، بل ان الإسلام في الحقيقة اخلاق وسلوك وتعامل قيمي، وهذا ما اكّـد عـليه الحديث النبوي القائل «انما بعثت لاتـمم مكـارم الاخـلاق». ولهـذا مـن الطبيعي جداً ان نجد الامام الكاظم عليَّلاً ينبوعاً من الاخلاق والسجايا الاسلامية، تلك الاخلاق التي قدّمت الكتب التاريخية نماذج رائعة منها، هي بمثابة مصابيح تضيئ الطريق امـام كـل انسـان يـحاول ان يـتخلّق بالاخلاق الاسلامية، ومحفّزات قوية تحفّز المسلم على الاقتداء بسيرته والاندفاع نحو السير على خطاه وانتهاج طريقه. وسنحاول تسليط الاضواء على بعض جوانب هذه الشخصية العملاقة التي ضربت اروع الامثلة في الجهاد والتعبّد والعلم والاخلاق، رغم قلة المعلومات التي قدمتها الكتب والمراجع حول شخصية الامام الكاظم لليُللا، وذلك نتيجة \_وكما سبق ان اشرنا \_ للأجواء الارهابية التي عاشها هذا الامام والأئمة من ولده، والتي كانت تمنع التحدث عنهم والاشارة الى مناقبهم، بل ان ذلك يُعدّ جريمة لا تنغتفر يعاقب عليها بالموت. بل سعى حتى الائمة انفسهم الى التكتم على كثير من اعمالهم وتحركاتهم كي يحافظوا بذلك على القاعدة الفكرية والجماهيرية التي كانوا يتولون رعايتها، بل كان يُشار الى الائمة في كشير من الاحيان بالرموز والكنى المستعارة، بل كان للامام الواحد أكثر من كنية ولقب وعنوان زيادة في الحيطة والحذر.

ولهذا نرجو من قارئنا الكريم ثانية ان يتعامل مع هفواتنا وعجزنا عن اداء البحث حقّه بما نظنّه فيه من روح تتسم بالصفح، وعين تغضّ النظر عن الزلّات، آملين تزويدنا بالملاحظات النافعة والنقد البناء، عسى انْ نستفيد منها لو قدّر لهذا الكتاب ان يظهر في طبعة ثانية.

وليد الأبواء

لم يكن صباح الابواء<sup>(٩٨)</sup> في ذلك اليوم مثل ايّ صباح آخر، ولم تكن الابواء تعيش وضعاً عاديّاً كالذي كانت تعيشه كل يوم، كان صباحاً آخر، وكانت ابواء اخرى. كانت أشعة الشمس الذهبية الرائعة تعانق سعف النخيل السامق الذي وقف بشموخ في تلك القرية لا يكترث بالرياح التـي تـثور بـين فـترة واخرى ولا بالرمال التي ترشقه في كثير من الاحيان.

وكانت الاغاريد تنطلق من حناجر الطيور التي حطّت على اشـجار النخيل وادعة مستبشرة، والاهازيج تنبعث من افواه الماشية التي كانت تسرح في تلك البقعة الخضراء بأمان وسرور لتبعث في النفوس نوعاً من الهدوء الممزوج بالفرح، وتملأ القلوب بالحيوية والنشاط والحركة.

وكان ابو عبد الله الصادق للَّثَلَةِ جالساً بين اصحابه فـي ذلك الجـو البهيج يتناول الطعام معهم، عندما اتى اليه رسول زوجته «حميدة» يخبره انَّ الطلق قد ضربها.

وامتلأ قلب الامام الصادق للظل بالفرح وابتهج غاية الابتهاج بـذلك الخبر، لانه يعلم انها ستلد له مولوداً سيكون له شأن عظيم. وترك الامام اصحابه وهم على مائدة الطعام وانطلق نحو خباء زوجته، ثم لم يلبث أن عاد حاسراً عن ذراعيه وبين شفتيه ابتسامة عريضة.

وهبّ اصحابه واقفین احتراماً له وسرّوا لما بدا علیه من سرور، ثـم سألوه بعد تردد:

> - اضحك الله سنَّك وأقرّ عينيك، ما صنعت حميدة؟ فقال الامام:

> > ـ وهب الله لي غلاماً وهو خير أهل زمانه. ثم اردف الامام قائلاً:

\_ولقد اخبرتني امه عنه بما كنت أعلم به منها. وتقدم منه ابو بصير وكان من أقرب أصحابه اليه، وسأل الامام بشغف: \_ جُعلت فداك، فما الذي اخبرتك به؟ فقال الامام:

ـ ذكرتْ انه لما وقع من بطنها، وقع واضعاً يده عـلى الارض رافـعاً رأسه الى السماء، فأخبرتها انّ تلك إمارة رسول الله عَلَيْوَلَهُ وإمارة الامـام من بعده<sup>(٩٩)</sup>.

وانطلق الركب المقدس بعد ذلك حاملاً المولود الجديد \_الذي ولد في السابع من صفر عام ١٢٨ هـ نحو المدينة المنورة، فعمت الفرحة أهلها وسرّ الناس بهذا المولود المحمدي الجديد، وأطعم الامام الصادق الناس ثلاثاً تعبيراً عن شكره لله تعالى على هذا المولود الطاهر، وترجمة للفرحة التي غمرت قلبه العامر بالايمان.

وبعثت تلك الولادة المقدسة أملاً جديداً في قـلوب عشّـاق طريق الرسول عَنْتُولَهُ واولياء العترة النبوية الطاهرة، كما اضافت شمساً جـديدة الى شموس أئمة أهل البيت لتؤذن بانبلاج فجر جديد ويوم مشرق آخر في تاريخ الانسانية التي جثم عليها ليل طويل قاس، لاسيما وقد كـان بزوغ تلك الشمس في فترة كان النظام الاموي يـلفظ أنـفاسه الأخـيرة تحت مطرقة الرفض العلوي والدعوة لأهل البيت.

وانتخب الامام الصادق عليَّلاٍ لولده الجديد اسماً جديداً لم يكن مألوفاً من قبل في بيت الرسالة. فقد سماه «موسى» تيمّناً باسم نبي الله موسى بن عمران لليَّلَّةِ، ذلك النبي العظيم الذي ثار على فرعون زمانه، وسجّل الانتصار عليه في مواجهة غير متكافئة وقفت فيها الارادة الالهية والمد الغيبي الى جانب موسى لليَّلَةِ ليلقي بفرعون وجنوده في نهاية المطاف في ظلمات البحر حيث الخسران المبين والنهاية التي لابد ان ينتهي اليها كل فرعون وطاغية. وكأنما أراد الامام الصادق لليَّلَة بهذه التسمية ان يخط الطريق لهذا الابن المبارك منذ فجر ولادته، ويؤكد عليه انه لابد له من ان يخوض جهاداً مريراً كالجهاد الذي خاضه موسى عليَّلَة ، ولابد ان يواجه فرعون زمانه كما واجه موسى فرعون عصره. وبعبارة اخرى ان الامام أراد ان يقول للتاريخ ان لموسى الجديد فرعون جديد، وان على الأمة ان تكون الى جانب موسى في مواجهته المبدئية القادمة مع فرعون المد الذي لن يختلف عمن فرعون الأول سوى في الاسم وبعض الشكليات.

## أمّـــه

تُدعى أم الامام موسى بن جعفر لطَّلَهِ حميدة ابنة صاعد ويُقال لهــا المصفّاة، وتكنّى «لؤلؤة»، وهي من بلاد الاندلس، لهذا تُـعرف أيـضاً بــ «حميدة الاندلسية» أو «حميدة البربرية»<sup>(١٠٠)</sup>.

وكانت السيدة «حميدة» معروفة في الفضيلة والتقوى، والعبادة والورع وقد قال فيها الامام الصادق عليًا:

«حميدة مصفاة من الادناس كسبيكة الذهب، ما زالت الاملاك تـحرسها

حتى أُدّيت اليّ كرامة من الله»<sup>(١٠١)</sup>. وأورد الكافي قصةً حول طريقة زواج الامام الصادق للطُّلْخ من حميدة الاندلسية جاء فيها:

دخل ابسن عكماشة بسن محصن الاسدي عملى ابسي جمعفر \_أي الباقر للخلِّلا ـ، وكان ابو عبد الله \_أي الصادق للكَلِّلا \_ قائماً عنده، فقدم اليه عنباً فقال:

حبة حبة يأكله الشيخ والكبير والصغير وثلاثة واربعة يأكله من يظن
 انه لا يشبع. وكله حبتين حبتين فانه يُستحب.
 فقال ابن عكاشه للامام الباقر عليًا :
 لأي شيء لا تزوج ابا عبد الله، فقد ادرك التزويج؟
 وكانت بين يديه صرة مختومة.
 فقال الامام له:
 اما انه سيجيئ نخاس من أهل البربر، فينزل دار ميمون، فتشتري لي بهذه الصرة جارية.

فقال ابن عكاشة: فأتى لذلك ما أتى، فدخلنا يوماً على ابي جعفر طلِّكْلِا فقال:

ـ إلاّ اخبركم عن النخاس الذي ذكرته لكم قد قدم، فاذهبوا واشتروا بهذه الصرّة منه جارية. قال ابن عكاشة: فأتينا النخاس، فقال:

\_قد بعت ماكان عندي الا جاريتين مريضتين احداهما امثل من

الاخرى. \_ فاخرجهما حتى ننظر اليهما. فأخرجهما، فقلنا: - بكم تبيعنا هذه المتماثلة؟ قال النخاس: ـ بسبعين ديناراً. فقلنا له: \_ أحسن. فقال: ـ لا انقص من سبعين ديناراً. فقلنا له: \_نشتريها منك بهذه الصرة ما بلغت ولا ندري ما فيها. وكان عنده رجل ابيض الرأس واللحية، فقال: ـ فكّوا وزنوا. فقال النخاس: ـ لا تفكوا، فانها ان نقصت حبة من سبعين ديناراً لم ابايعكم. فقال الشيخ: \_ ادنو ا. فدنونا، وفككنا الخاتم ووزنّا الدنانير، فإذا هي سبعون ديناراً لا تزيد ولا تنقص!

فأخذنا الجارية، فأدخلناها على ابي جعفر عليَّه وجعفر قائم عنده، فأخبرنا ابا جعفر بما كان، فحمد الله واثنى عليه ثم قال لها: \_ ما اسمك؟ قالت: \_ حميدة. فقال الامام الباقر عَلَيْكُمْ: \_حميدة في الدنيا محمودة في الآخرة<sup>(١٠٢)</sup>. ولو صحت هذه الرواية التي اوردها الكافي، فهي تعانى من اشكـال يلفت النظر، لأنّ قول ابن عكاشة للامام الباقر عليُّلا «لأي شيء لا تزوج ابا عبد الله، فقد ادرك التزويج؟»، يدل على انَّ الامام الصادق لم يتزوج حتى تلك اللحظة، في حين نعلم انَّ الصادق عليُّ كان له ولدان اكبر من موسى الكاظم للظلج وهما اسماعيل وعبد الله وامهما فاطمة بنت الحسين الأشرم حسب اغلب المصادر. ولا يمكن ان يرتفع هذا الاشكال الَّا اذا كانت حميدة قد تأخّرت في الحمل، ولم تنجب الا بعد زواج الصادق من فاطمة وانجابها لاسماعيل وعبد الله.

كناه وألقابه

كانت للامام كنى عديدة انطلاقاً مما كان يسود زمانه مـن ارهـاب وجور وتجسس شديد على الامام وصحبة ومراقبة مستمرة لنشـاطاته. لهذا كان اصحابه يكنونه بكنى عديدة للتمويه على السلطات التي كانت تتربص به وبصحبه الدوائر ولصرف ذهنها عـن أن المـراد بـهذا الكـنى شخص واحد هو الامام موسى بن جعفر للنظِّلاِ.

فمن كناه التي عُرف بها: ابو الحسن الاول، وابو الحسن الماضي، وابو ابراهيم، وابو علي.

اما القابه فىهي كـثيرة أيـضاً وقـد كـان كـلّ لقب مـنها يـدلّ عـلى خصلةسجيّة امتاز بها الامام أو عُرِف بها بين أوساط الأمة، وهذا يعني في جملة ما يعنيه مدى اتساع الدائرة الخلقية التي كان يمتلكها الامـام والتي تشمل كافة السجايا الاسلامية.

فأشهر القابه لل<sup>ظليل</sup> هو الكاظم، واشتهر بهذا اللقب لما كظم من الغيظ وصبر عليه مـن فـعل الظـالمين بـه حـتى مـضى قـتيلاً فـي حـبسهم ووثاقهم<sup>(١٠٣)</sup>.

ومن القابه الاخرى: زين المجتهدين، والعبد الصالح، والنفس الزكية، والصالح، والصابر، والامين، والوفي والزاهر.

وسُمي بالعبد الصالح لأجل عبادته واجتهاده وقيامه بالليل<sup>(١٠٤)</sup>. وقيل انه سمُي بالزاهر لانه زهر بأخلاقه الشـريفة وكـرمه المـضيء التام<sup>(١٠٥)</sup>.

كما عُرف الامام الكاظم عليَّلاً بباب الحوائج بعد وفاته، وهـو لقب اضفاه عليه أهل بغداد بعد التجربة التي ادركوا من خلالها قضاء الله تعالى لحوائجهم ببركة التوسل به اليه وتقديمه بين يدي حاجاتهم. وذكر شيخ الحنابلة ابو علي الخلال: «مـا اهـمني أمـر فـقصدت قـبر مـوسى بـن جعفر عليُّه فتوسلت به، إلَّا سهَّل الله تعالى لي ما احب»<sup>(١٠٦)</sup>.

إمامتـــه

الامام الكاظم عليَّة كان الامام السابع من أئمة أهل البيت عليَّة ، ولي خلافة الأمة وامامتها بعد ابيه الامام جعفر بن محمد الصادق عليَّة ، ورغم انه لم يتمكن كآبائه عليَّة من تولي الزعامة السياسية وذلك لعدم سماح طواغيت عصره بـذلك، إلّا انـه كـان فـي الواقـع هـو الامـام الحـقيقي للمسلمين، ولم تكن الزعامات التي كـانت تـحكمهم سـوى زعـامات مغتصبة لحقّه وفارضة نفسها على الكيان الاسلامي بقوة السـيف ولغـة الارهاب.

ولا شك انّ الرسول عَلَيْتَوَالَمْ قد نصّ على إمامة الائمة الاثني عشر واكّد في مناسبات عديدة على انّ هؤلاء الائمة هم الذين يـحق لهـم حكـم المسلمين وإمامتهم من بعده. ولسنا في الحقيقة هنا في معرض التحدث عن ذلك، وانما نكتفي فقط بالاشارة السريعة الى بعض تلك الاحاديث:

قال سلمان الفارسي (رض): دخلت على النبي عَلَيْنُوْلَهُ فإذا الحسين على فخذيه وهو يقبّل عينيه ويلثم فاه وهو يقول: انت سيد ابن سيد، انت إمام ابن إمام، انت حجة ابن حجة، ابو حجج تسعة من صلبك تـاسعهم قائمهم<sup>(١٠٧)</sup>.

عن علي للظلم قال: قال رسول الله ﷺ: الائمة بعدي اثنا عشر اولهم علي بن ابي طالب وآخرهم القائم، خلفائي وأوصيائي وأوليائي وحجج الله على امتي بعدي المقر بهم مؤمن والمنكر لهم كافر (١٠٨).

عن عبد الله بن عباس قال: سمعت رسول الله عَلَيْوَالله يقول: أنا وعلي والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين مطهرون معصومون<sup>(١٠٩)</sup>. عن سيد الشهداء الحسين بن علي عليه عَلَيْوَالله عن سيد الاوصياء علي بن ابي طالب عليه قال: قال لي رسول الله عَلَيْوَالله : الائمة من بعدي اثنا عشر: اولهم انت يا علي وآخرهم القائم الذي يفتح الله تبارك وتعالى ذكره على يديه مشارق الارض ومغاربها<sup>(١١٠)</sup>.

وانطلاقاً من ذلك ولما امتاز به الامام موسى بـن جـعفر على على من مؤهلات قـيادية وصـفات وسـجايا رسـالية، فـقد خـلف ابـاه الامـام الصادق على المامة المسـلمين وقـيادتهم وتـوجيههم طـبقاً لرسـالة الإسلام وفي إطار ما كانت تمليه المسؤولية الشرعية والتكليف الالهي، فكان حريصاً على حفظ مبادئ الإسلام من التحريف والتشويه، والقاعدة الجماهيرية الواعية من التصفية والاحتواء والتمزق.

ولا شك انّ الامام الصادق للنَّلْجُ قد نصّ وفي مختلف المناسبات على إمامة ولده موسى للنَّلْجُ من بعده. وروى صريح النص بالامامة عـن الصادق للنُّلْجُ على ابنه الكاظم للنَّلْجُ عدد كبير من شيوخ اصحاب الامام الصادق للنُّلْجُ وثقاته، ومنهم: المفضل بن عمر الجعفي، ومعاذ بن كـثير، وعبد الرحمن بن الحجاج، والفـيض بـن المـختار، ويـعقوب السراج، وسليمان بن خالد، وصفوان الجمال، واسحاق بن جعفر الصادق، وعلي بن جعفر الصادق، وهذا الاخيران اخوان للامام الكاظم لمايُجُدُ وكانا من الفضل والورع على ما لا يختلف فيه اثنان<sup>(١١١)</sup>. ومن بين ما ورد عن الامام الصادق للظلم في النصّ على إمامة ولده الكاظم من بعده:

النار، عن الفيض بن المختار قال: قلت لأبي عبد الله على الله على الله على من النار، من لنا بعدك؟ فدخل عليه ابو ابراهيم على الله على النار، من لنا بعدك؟ فدخل عليه ابو ابراهيم على المالي المار، من لنا بعدك؟ فدخل عليه فتمسكوا (١١٢) به. يومئذ غلام، فقال: هذا صاحبكم فتمسكوا (١١٢) به.

الصادق عن المفضّل بن عمر قال: كنت عند ابي عبد الله عليَّالِا \_الصادق \* فدخل ابو ابراهيم عليَّالاً وهو يومئذ غلام، فقال: استوص به وضع امـره عند من تثق به من اصحابك<sup>(١١٣)</sup>.

\* قال اسحاق بن جعفر الصادق للنظير: كنت عند ابي يوماً فسأله علي بن عمر بن علي فقال: جعلت فداك الى من نفزع ويفزع الناس بعدك؟ فقال: الى صاحب الثوبين والغديرتين<sup>(١١٤)</sup>، وهو الطالع عليك من هذا الباب، يفتح الباب بيديه جميعاً. فما لبثنا انْ طلع علينا كمقان آخذان بالبابين ففتحهما ثم دخل علينا ابو ابراهيم.

الله المنصور بن حازم للامام الصادق عليَّلاً: بأبـي انت وامـي ان اللانفس يُغدى عليها ويُراح، فإذا كان ذلك فمن؟ فقال الامام: اذا كان ذلك فهو صاحبكم. فضرب بيده على منكب ابي الحسن<sup>(١١٥)</sup>.

الله عن سليمان بن خالد قال: دعا عبد الله على الله الحسن يوماً ونحن» عنده، فقال لنا: عليكم بهذا بعدي فهو والله صاحبكم بعدي<sup>(١١٦)</sup>.

كان هذا في حياة الامام الصادق للظلِّلِ ، اما بعد وفاته فقد اشاع اصحاب المطامع والأهداف الخبيثة والنوايا السيئة الاشاعات والاخبار الكاذبة في محاولة لصرف الامامة عن طريقها الطبيعي ومجراها الصحيح والصاقها بابني الامام الصادق الآخرين وهما اسماعيل وعبد الله، خاصة وانّ الامام الصادق قد تكتّم كثيراً على ابنه موسى ولم يخبر بذلك الآ الخواص والمقربين من اصحابه خوفاً من بطش المنصور العباسي بخليفته والفتك به، سيما وقد كان يهمه كثيراً معرفة الامام من بعد الصادق ووضعه تحت المراقبة أو تصفيته قبل ان تتوطد له الامور.

والذي يؤيد اهتمام المنصور بخليفة الصادق واصراره على معرفة من يكون، الخبر الذي يقول:

دعا ابو جعفر المنصور في جوف الليل كاتبه ابا ايوب الخوزي، فلما اتاه رمى كتاباً اليه وقال:

\_ هذا کتاب محمد بن سلیمان یخبرنا بأنّ جعفر بن محمد قد مات. ثم اوصاه بعد ذلك:

ـ اكتب، ان كان اوصى الى رجل بعينه، فقدّمه واضرب عنقه. فكتب ابو ايوب الخوزي الى والي المدينة، فعاد الجواب بعد مدة:

«قد اوصى الى خمسة احدهم ابو جعفر المنصور، ومحمد بن سليمان، وعبد الله، وموسى، وحميدة».

فقال المنصور: ـ ما الى قتل هؤلاء سبيل<sup>(١١٧)</sup>. وشاع مثل هذا الخبر بين اوساط الناس، فقد اتى اعـرابـي الى ابـي حمزة الثمالي فسأله ابو حمزة عن الامام الصادق فقال له الاعرابي: - توفي جعفر الصادق. فشهق ابو حمزة شهقة واغمي عليه. فلما افاق قال: - هل اوصى الى احد؟ قال الاعرابي: - نعم اوصى الى ابنه عبد الله وموسى وابي جعفر المنصور. فضحك ابو حمزة وقال: - الحمد لله الذي هدانا الى المهدي، وبيّن لنا عـن الكـبير، ودلنـا عـلى الصغير، وأخفى عن أمر عظيم. فسُئل عن معنى قوله هذا، فقال: - بيّن عيوب الكبير، ودلّ على الصغير لاضافته اياه، وكـتم الوصية

للمنصور، لأنه لو سأل المنصور عن الوصي لقيل انت (١١٨).

ومن تلك الوصية التي نُقِلَت الى اسماع المنصور نفهم مدى التكتم الذي كان قد ابداه الامام ومدى الحذر الشديد على الوصي الذي هوهؤلاء الخمسة أو الثلاث، ومن الطبيعي انّ الامام الصادق كان يعلم ان خلّص اصحابه وصفوة جماعته يعلمون من هو الامام الحقيقي من بعده، وانّ اقحام اسماء اخرى مع اسم الامام الحقيقي انما هو اسلوب للتمويه و تفويت الفرصة على السلطة، لاسيما وانّ الامام الصادق قد اخبر هؤلاء الاصحاب من قبل عن الخليفة من بعده كما رأينا.

ولا شك ان السلطة العباسية كانت هي الاخرى تدرك انّ الامامة لابد وان تكون لموسى بن جعفر لما عُرِف به من ايمان وورع وتقوى وعلم ومؤهلات قيادية اخرى، إلاّ انها لم تكن تملك الوثيقة التي تستند اليها في ذلك. وقد حاولت هذه السلطة \_مع كافة من لهم مصلحة في صرف الامامة عن موسى الكاظم على لا تؤكدعلى إمامة اسماعيل بن الامام الصادق وعبد الله بن الامام الصادق، خاصة وأنّ ذلك سيؤدي الى شراذم صغيرة لا تشكل خطراً على السلطة ولن يكون لها تأثير على الرأي الاسلامي العام.

وفاة اسهاعيل

كان اسماعيل بن الامام الصادق عليَّه قد توفي في حياة ابيه الصادق وقبل وفاة ابيه بعشرين عاماً وقد علم بذلك كافة اصحاب الامام، كما اكّد الامام على وفاته وأراهم جنازته وكشف لهم عن وجهه مراراً قـبل ان يودع جثمانه التراب، لعلمه ان البعض سيحاول ان يتّخذ منه فتنة لتمزيق اوصال شيعة أهل البيت وتفريقهم عن امامهم الحقيقي. وعلى هذا الصعيد روي عن زرارة بن اعين انه قال: دخلت على ابى عبد الله عليَّالي وعند يمينه سيّد ولده موسى وقدامـه

مرقد مغطّى، فقال لي:

ـ يا زرارة جئني بداود الرِّقِّي وحمران، وأبـي بـصير. ودخـل عـليه المفضل بن عمر، فخرجت فأحضرت مـن امـرني بـاحضاره، ولم تـزل الناس يدخلون واحداً اثر واحد، حتى صرنا في البيت ثلاثين رجلاً. فلما حشد المجلس قال الامام الصادق، ـ يا داود اكشف لي عن وجه اسماعيل.

وقال للجماعة: \_احتی ہو ام میت؟ فقالوا: \_ ميّت. فقال الامام الصادق: - اللهم اشهد، واشهدوا فانه سيرتاب المبطلون، يريدون إطفاء نور الله بأفواههم. ثم اوماً الى ولده موسى وهو يقول: - والله متم نوره ولو كره المشركون. ثم حثوا عليه التراب. ثم اعاد القول على اصحابه فقال: \_الميّت المكفَّن المحنَّط المدفون في هذا اللحد من هو؟ فأجابوه جميعاً: \_اسماعيل. فقال الامام الصادق عَلَيْكُمْ: \_اللهم اشهد. ثم اخذ بيد موسى للنُّلْإ وقال: - هو حقّ، والحق معه ومنه، الى ان يرث الله الارض ومن عليها <sup>(١١٩)</sup>. وهذا التأكيد المتواصل والاصرار الذي ابداه الامام في إثـبات وفـاة ولده اسماعيل يبيّن مدى خشية الامام من احتمال ان ينسب البعض الامامة الى اسماعيل أو يدّعي عدم وفاته. واستطاع الامام بذلك النفس الطويل من التأكيد على وفاة ولده اسماعيل، ان يفقس عين الفتنة التـي ادرك وقوعها من بعده، لكن الفتنة ظـلت تـدخّن رغـم عـينها العـوراء وتأثرت بها شريحة لا يُستهان بـها والتـي عُـرفت فـيما بـعد بـالفرقة الاسماعيلية.

والاسماعيلية في الحقيقة فرقة آمنت بإمامة اسماعيل من بـعد ابـيه الصادق للنكل وانقسمت الى فئتين:

فئة انكرت وفاته في حياة ابيه وقالت بأنه حيّ يرزق. وفـئة آمـنت بوفاته، لكنها ادعت انه اوصى لابنه محمد من بعده، وعُرِفت هذه الفـئة بالقرامطة فيما بعد.

وواضح بطلان ادعاءات الاسماعيلية وزيفها. فالامام الصادق للللل ينص ابداً على ابنه اسماعيل، بل كانت كافة نصوصه على ولده موسى كما رأينا من قبل. ولو افترضنا انه قد نصّ عليه، فانّ ذلك النص يُـلغى بوفاة اسماعيل ويفقد شرعيته. اما القائلون بامامة محمد بن اسماعيل بعد وفاة اسماعيل، فواضح بطلان ادعائهم، حيث انّ من لم يتول الامامة بعد، كيف يمكنه التصريح بامامة ولده؟!

الفطحيــة

كان عبد الله بن جعفر اكبر اولاد الامام الصادق بعد اسـماعيل. ولم تكن منزلته عند ابيه الصادق منزلة غيره من اخوته فـي الاكـرام<sup>(١٢٠)</sup>.

وروى ان الامام الصادق للظِّلْج كان يلومه ويعاتبه ويعظه ويقول: \_ما منعك ان تكون مثل اخيك \_اي موسى \_ فوالله اني لأعرف النور في وجهه. فقال عبد الله: ـ لم؟ أليس أبي وأبوه واحد وامي وامه واحدة؟ فقال له الامام: ـ انه من نفسی، وانت منی<sup>(۱۲۱)</sup>. وقيل أيضاً انه كان يخالط الحشوية ويميل الى المرجئة (١٢٢). وقد ادعى عبد الله الامامة بعد وفاة ابيه الصادق محتجاً بأنــه اكــبر اولاده الاحياء، فاتبعه جماعة عُرفوا بالفطحية نسبة اليه لما كان يُـعرف بالأفطح، لانَّ قدميه كانتا عريضتين. وأخذ جماعته ينسحبون عنه بعدما ادركوا عدم كفاءته وأهليته لامامة المسلمين، وبعدما تأكدت لهم إمامة الامام موسى بن جعفر على لا وكان هشام بن سالم قد دخل على عبد الله الافطح بعد موت الامام الصادق عليه وادّعائه الامامة فسأله عن مقدار الزكاة قائلاً: ـكم في المئة؟ فقال الافطح: ـ خمسة دراهم. فقال له هشام: -وكم في نصف المئة؟

فقال: \_ در همان و نصف. فقال له هشام: ـ ما قال بهذا أحد من الأمة. فخرج من عنده قاصداً قبر رسول الله عَلَيْهِ الله مستغيثاً به قائلاً: ـ يا رسول الله! إلى من؟ الى القدرية؟ إلى الحرورية؟ إلى المرجئة؟ إلى الزيدية؟ فاذا به كذلك اذ اتاه رسول ابي الحسن عليُّه غلاماً صغيراً فقال له: - اجب مولاك موسى بن جعفر عليًا فأتاه، فلما بصر به من صحن الدار ابتدأه قائلاً: \_ يا هشام! فقال: \_ لېىك. فقال الامام موسى بن جعفر عليَّلاً: ـ لا الى القدرية، ولا الى الحرورية، ولا الى المرجئة، ولا الى الزيدية، ولكن الينا. فقال هشام للامام: \_انت صاحبي. واخذ هشام يسأله عن كل ما أراد والامام يجيبه (١٢٣). ووردت طريقة دخول هشام بن سالم على الامام الكاظم للظلج بشكل

اکثر تفصیلاً وعن لسان هشام نفسه<sup>(۱۲٤)</sup>:

خرجت أنا وابو جعفر الاحول من عند عبد الله ضلّالاً لا ندري اين نتوجه، فقعدنا في بعض ازقة المدينة باكين حيارى ونحن نقول الى من نقصد؟ الى المرجئة؟ الى القدرية؟ الى الزيدية؟ الى المعتزلة؟ الى الخوارج؟

فبينما نحن كذلك، اذا رأيت شخصاً لا اعرفه يومئ الي بيده فخفت ان يكون عيناً من عيون ابي جعفر المـنصور، وذلك انـه كـان له بـالمدينة جواسيس ينظرون الى من اتفقت شيعة جعفر عليكي عليه، فيضربون عنقه، فخفت ان يكون منهم. فقلت للأحول:

ـ تنحّ فاني خائف على نفسي وعليك، وانما يريدني ولا يريدك. فتنحّ عني لاتهلك وتعين على نفسك.

فتنحى غير بعيد، وتبعت الشيخ وذلك اني ظننت اني لا اقـدر عـلى التخلص منه، فما زلت اتبعه وقد عزمت على الموت حتى ورد بي على باب ابي الحسن عليلًا ثم خلاني ومضى، فإذا خادم بالباب فقال لي: \_ادخل رحمك الله.

فدخلت فإذا ابو الحسن موسى. فقال لي ابتداء منه:

ـ لا الى القدرية، ولا الى الزيدية، ولا الى المعتزلة، ولا الى الخوارج، اليّ اليّ.

فقلت له:

- جعلت فداك مضى ابوك؟

فقال: ... ئىچم. فقلت: ...فمن لنا من بعده؟ فقال: \_ان شاء الله ان يهديك هداك. فقلت: ـ جعلت فداك ان عبد الله يزعم انه من بعد ابيه. قال الأمام: \_ يريد عبد الله ان لا يعبد الله. قلت: \_ فأنت هو؟ قال: \_ لا ما اقول ذلك. فقلت في نفسي: لم اصب طريق المسألة. ثم قلت له: - جُعلت فداك، اعليك إمام؟ قال: .1-فداخلني شيء لا يعلمه الا الله عزّ وجل إعظاماً له وهيبة اكثر مماكان

عمار وأصحابه. وبقي عبد الله لا يدخل اليه الا قليل من الناس، فلما رأى ذلك قال: ما حال الناس؟ فأخبروه أن هشاماً صدّ عنك الناس، فأقعد لي بالمدينة غير واحـد ليضربوني.

ومن هذه القصة ندرك كيف كان الجو الارهابي مخيماً على أجواء المدينة بعد وفاة الصادق على لله وكيف كان اصحاب الامام يخشون عيون السلطة وجواسيسها، وكيف كان الامام الكاظم على يتخذ جانب الحذر حتى في الاجابة على أسئلة أصحاب أبيه، هذا في وقت كان فيه عبد الله الافطح قد فتح أبوابه للناس للدخول عليه دون وجل أو خوف أو حذر، وهو ما يقوي من احتمال دعم السلطة له والدعاية لإمامته، أو لعدم خوفها منه في أضعف الاحتمالات، لمعرفتها به، ووقوفها على شخصيته التي لا يمكن ان تشكل خطراً عليها لعدم امتلاكه للمؤهلات التي تخلق منه شخصية مؤثرة، وللوضع المرتبك والموقف المتذبذب اللذين كان عليهما.

والحقيقة انّ الزعماء العباسيين كانوا يعلمون أنّ الامام الكـاظم هـو الامام الحقيقي وانه أولى بإمامة المسلمين وإنْ حاولوا التكتم على هذه الحقيقة بدافع حبّ السلطة، لكنها كانت تظهر احياناً على فلتات ألسنتهم.

فهذا هارون الرشيد يكشف النقاب عن شخصية الامام الكاظم لولده المأمون الذي سأله عنه: «يا بني هذا إمام الناس، وحجة الله على خلقه، وخليفته على عباده. وانا إمام الجماعة في الظاهر والغلبة والقهر، وانه والله لأحق بمقام رسول الله عَلَيْهِ مني ومن الخلق جميعاً...».

لكنّ هارون الرشيد وبعد اعترافه بأحقية الامام بالإمامة والخلافة نراه يؤكد لولده المأمون على أنّ هذا كله لا يعني ان يتخلى عن الخلافة له. فيقول بالحرف الواحد:

«والله لو نازعني في هذا الامر لاخذتُ الذي فيه عيناه، فان المـلك عقيم...».

ثم يواصل بعد هذه العبارة الاستدراكية \_أو المـبدأ السـياسي الذي حرص على انْ يؤكّده لابنه المأمون\_التحدث عن شخصية الامام بقوله: «يا بنى هذا وارث علم النبيين، هذا موسى بن جعفر، إن اردت العلم

الصحيح تجده عند هذا»<sup>(١٢٥)</sup>.

كما انّ الامام نفسه حاول أن يؤكد هذه الحقيقة للسلطة العـباسية. ويعلن لها انه الامتداد الطبيعي لرسول الله عَلَيُوْلُهُ، وهو ما يعني انه اولى من بني العباس في خلافة رسول الله وإمامة المسلمين.

فقد تواتر أن هارون الرشيد لما توجه لزيارة قبر النبي عَلَيْوَلَهُ ومعه الناس، حاول ان يتخذ من تلك الزيارة دعاية إعلامية له ويستفيد منها في التأكيد على قرابته من الرسول عَلَيْوَلَهُ والانتماء النسبي إليه كي يفتخر على الناس بذلك من جهة، وليثبت أحقّيته بخلافة المسلمين من جهة اخرى. ولكي يحقق هذين الهدفين من تلك الزيارة السياسية، تقدم من القبر وقال متغطرساً على الآخرين:

\_السلام عليك يا بن عمّ! الا انّ الامام موسى بن جعفر عليَّلا الذي كان حاضراً آنذاك، رأى انّ المصلحة الاسلامية تقتضي ان يفوّت الفرصة على الرشيد ويُفشل تـلك الزيارة ولا يدعها تحقق ما كان مخططاً لها من اهداف، ويؤكد للـرشيد وبالتالي للامة انه اولى منه بالانتماء الى الرسول عَلَيْهِاللهُ، بل وانه الامتداد الطبيعي والحقيقي له، لهذا تقدم الى القبر بكل تواضع وهدوء وقال:

- السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا أبه<sup>(١٢٦)</sup>.

وهكذا نجد الامام عليَّا يسلّم على الرسول عَلَيْوَالُهُ كرسولٍ أولاً ثم كأب، على العكس من الرشيد الذي خاطبه كابن عمٍ فحسب، وهذا يعني انّ الامام أراد انْ يؤكد على رسالة الرسول عَلَيْوَالُهُ ونبوته لهذه الامة، وانه رسول للناس قبل ان يكون قريباً لأحد منهم، ملفتاً الانظار بشكل غير مباشر الى ضرورة التمسك بهذه الرسالة والالتزام بها، مؤكداً انّ الاحترام والتقدير الذي يكنّه المسلمون للرسول عَلَيْوَالُهُ، لكونه رسول الله وحامل رسالته الى الناس، لا لشيء آخر.

وشعر الرشيد انّ صفعة قوية توجَّه اليه أمام تلك الجموع الحـاشدة، وادرك انّ اهدافه من تلك الزيـارة قـد احـترقت بـنار كـلمات الامـام موسى للَيْلَامِ، لهذا تغيّر وجهه، وتبين الغيظ فيه، واضمر السوء للامام، حتى قيل ان ذلك الموقف البطولي الذي اظهره الامام، كان السبب المباشر في اتخاذ الرشيد لقرار القاء القبض عليه.

سجاياه وفضائله

لم تكن شخصية الامام موسى بن جعفر عليُّلْإ بخافية على أحد ممن

عاصره ومن تلاه من أهل العلم والفضل والاجــتهاد، فكــانوا يـعترفون بفضله وعلمه وسمو أخلاقه رغم ان البعض كان يخشى التجاهر بــذلك خوفاً من السلطة التي كانت سياستها تنصب على طـمس مـعالم هــذه الشخصية الربانية، وتطويق ما كان يشع منها من فضائل واخلاق وعلم.

ورغم قلة ما وصل الينا من معلومات حول جوانب مضيئة كثيرة من حياة هذا العَلَم الاسلامي الشامخ، والكوكب المحمدي المتألّق في سماء العلم والمعرفة والدين، إلاّ انّ هذا القليل الذي وصل الينا يؤكد هو الآخر على مدى سمو شخصيته ورفعة اخلاقه، وذوبانه في دين الله، بحيث كان كآبائه اسلاماً متحركاً، وقرآناً ناطقاً، وخليفة مخلصاً لله في ارضه، يسعى لنشر مبادئ الاسلام، وهداية الناس نحو صراط الله المستقيم، والتأكيد لهم أنّ الإسلام هو الدين الوحيد القادر على معالجة كافة المشاكل الاجتماعية، وارساء دعائم الاخوة والالفة بين الناس، وتطهير القلوب من أدران الحزازات، والاطماع، والنوايا الخبيئة، وصنع مستقبل مشرق وضاء للانسانية المعذَّبة التي عانت ما عانت في ظلِّ النظم اللااسلامية.

وقال فيه ابن الصباغ المالكي: واما مناقبه وكراماته الظاهرة وفضائله وصفاته الباهرة تشهد له بأنه انتزع قبّة الشرف وعـلاها، ونـما الى اوج المزايا فبلغ أعلاها<sup>(١٢٧)</sup>.

وكتب الشيخ المفيد: كان موسى بن جعفر للظِّلَا أجل ولد أبي عبد الله قدراً وأعظمهم محلاً وأبعدهم في الناس صيتاً ولم ير في زمانه أسـخى منه ولا اكرم نفساً وعشرة. وكان اعبد أهل زمانه، وأورعـهم، وأجـلّهم، وأفقههم. واجمع جمهور شيعة ابيه على القول بامامته والتعظيم لحقّه، والتسليم لأمره. ورووا عن ابيه لل<sup>يليلا</sup> نصاً عليه بـالامامة، واشـارة اليـه بالخلافة، وأخذوا عنه معالم دينهم، ورووا عنه من الآيات والمعجزات ما يقطع بها على حجيته، وصواب القول بامامته<sup>(١٢٨)</sup>.

وكان للخلخ افقه أهل زمانه وأحفظهم لكـتاب الله. وأحسـنهم صـوتاً للقرآن، وكان اذا قرأ القرآن يحزن، ويبكي السامعون لتلاوته، وكان الناس بالمدينة يسمونه زين المجتهدين<sup>(١٢٩)</sup>.

وكان للظِّلِج عالماً متفقهاً في الدين منذ صغره، وهذه خصلة لا تجتمع الآ لأئمة أهل البيت#لمَيْلِمُ الذين توارثوا العلم وتناقلوه. وهذا ما اعترف به الامام ابو حنيفة عندما قال:

«رأيت موسى بن جعفر وهو صغير السنّ في دهليز ابيه فقلت: ـ اين يحدث الغريب منكم اذا أراد ذلك؟ فنظر اليّ ثم قال:

ـ يتوارى خلف الجدار ويتوقى أعين الجار ويتجنب شطوط الأنهار، ومساقط الثمار، وأفنية الدور، والطرق النافذة، والمساجد، ولا يسـتقبل القبلة ولا يستدبرها ويرفع ويضع بعد ذلك حيث شاء.

فلما سمعتُ هذا القول منه نبل في عيني وعظم في قلبي. فقلت له: - جعلت فداك ممن المعصية؟ فنظر الي ثم قال: - اجلس حتى اخبرك.

فجلستُ فقال:

ــانّ المعصية لابد ان تكون: من العبد، أو من ربه، أو منهما جميعاً. فان كانت من الله تعالى فهو أعدل وأنصف من أن يظلم عبده ويأخذه بما لم يفعله. وان كانت منهما فهو شريكه والقوي اولى بانصاف الضعيف، وإن كانت من العبد وحده فعليه وقع الأمر واليه توجه النهي وله حق الثواب والعقاب ووجبت الجنة والنار.

فقلت:

\_ذرية بعضها من بعض»<sup>(١٣٠)</sup>.

وللامام الكثير من المواقف التي تؤكد تـبحره فـي الفـقه الاسـلامي وتفوقه على أئمة زمانه في هذا المجال. فقد ورد أن رجلاً افتض جارية معصراً<sup>(١٣١)</sup> لم تطمث فسال الدم نحواً من عشرة أيام. فاختلف القوابل انه دم الحيض ام دم العذرة. وسألوا ابا حنيفة عن ذلك فقال:

ـ هذا شيء قد اشكل، فلتتوضأ ولتصل وليمسك عنها زوجها حــتى ترى البياض.

فسأل خلف بن حماد موسى بن جعفر عن ذلك فقال:

ـ تستدخل القطنة ثم تدعها ملياً ثم تخرجها إخراجاً رقيقاً، فان كان الدم مطوقاً في القطنة فهو من العذرة، وانْ كان مستنقعاً في القطنة فهو من الحيض.

فقال خلف:

- جعلت فداك من يحسن هذا غيرك؟!

فرفع الامام يده الى السماء وقال: – اني والله مــا اخــبرك إلاّ عــن رسـول الله عــن جــبرئيل، عــن الله تعالى<sup>(١٣٢)</sup>.

وكانت السلطة العباسية قد ادركت البراعة الفقهية لدى الامام الكاظم للنج الكاظم للنجوبة الفقهية الشافية التي كان يقدمها الامام للعويص من المسائل الشرعية، وشعرت ان ذلك لا يصب في مصلحتها ابداً سيما وهي تحاول طرح غيره من الائمة وتسليط الاضواء عليهم، وفسح المجال للمذاهب الاخرى للعمل والتحرك على امتداد الساحة الاسلامية. لهذا حاول هارون الرشيد مراراً ان يُفْحِم الامام فقهياً كي يتمكن من هذا الطريق من إسقاطه في اعين الناس ورفع شأن غيره من الفقهاء.

وعلى هذا الصعيد أمر هارون الرشيد ابا يـوسف القـاضي ان يسأله مسألة فقهية <u>يُرب</u>كه فيها.

> فوجّه اليه ابو يوسف السؤال التالي: - ما تقول في التظليل للمحرِم؟ فأجابه المام: - لا يصلح. فقال ابو يوسف: - فيضرب الخباء في الارض ويدخل البيت؟ فقال الامام:

فأجابه: \_رماني من حجر دامغ!<sup>(۱۳۳)</sup>. والواقع انَّ الامام أراد من هذا الجواب الذي افحم خصمه به أن يؤكد على قضية مهمة في الفقه الاسلامي وهي أنَّ احكام الله لا تخضع للقياس سيما وقد ورد عن المعصومين علَّمَكِّلْمُ انَّ من قاس احكام الله بعضها على بعض فقد ضلٌّ عن سواء السبيل. وضمن دائرة القياس أيضاً يقع السؤال التالي الذي وجهه اليه اخـوه على بن جعفر: ـ هل يأكل المحرم اذا اضطر الصيد أو الميتة؟ فأجابه الامام: ـ يأكل الصيد. فقال له: - ان الله عزّ وجل حرم الصيد وأحلّ له الميتة؟ فأجابه الامام: ـ يأكل الصيد ويفديه فانما يأكل من ماله. ويبدو انَّ موقف نفيع الانصاري من الامام عند باب الرشيد كان بايحاء من السلطة العباسية نفسها، والا لما تجرأ على محاولته التي هدف بـها النيل من الامام عليَّلْهِ : فعندما رأى نفيع كيف استُقبل الامام الكاظم للطلخ بحفاوة بالغة مِن قبل

من كان محتشداً عند باب الرشيد انزعج من ذلك وقال:

\_ ما رأيت اعجز من هؤلاء القوم يفعلون هذا برجلٍ يقدر ان يزيلهم عن السرير، اما لأن خرج لأسودنه. فقال له صاحبه ويدعى عبد العزيز بن عمر: \_ لا تفعل فانَّ هؤلاء أهل بيت قلَّ من تعرض لهم في الخطابوسموه بالجواب سمة يبقى عارها عليه مدى الدهر. وعندما خرج الامام من عند الرشيد، قام اليه نفيع الانصاري فأخـذ بلجام حماره ثم قال بوقاحة: \_ من انت یا هذا؟ فقال الامام: \_ يا هذا إن كنت تريد النسب فأنا ابن محمد حبيب الله بن اسماعيل ذبيح الله بن ابراهيم خليل الله. وانْ كنت تريد البلد فهو الذي فرض الله عز وجل على المسلمين وعليك \_ان كنت منهم \_ الحج اليه. وان كنت تريد المفاخرة فو الله ما رضي مشركو قومي مسلمي قومك اكفاء لهم حــتي قالوا: يا محمد اخرج الينا اكفاءنا من قـريش. وانْ كـنت تـريد الاسـم والصيت فنحن الذين أمر الله بالصلاة علينا في الصلاة المفروضة تـقول اللهم صل على محمد وال محمد، فنحن آل محمد. ثم قال له الامام بعد ذلك: -خلٍّ عن الحمار. فخلّى عنه ويده ترتعد وانصرف مخزياً. فقال له عبد العزيز متشفياً به:

## \_ ألم اقل لك؟!<sup>(١٣٤)</sup>.

والواقع انّ اتصاف الامام موسى بن جعفر عليَّلاً بمثل هـذه الصفات ليس بالأمر الغريب عليه، فلا بدّ أن يتصف الامام بهذه الصفات ولابد له ان يكون بالمستوى الذي يتمكن به من الاجابة عـلى كـافة الاسئلة والخروج من كل المضائق والمآزق الشرعية والفكرية لاسيما تلك التي يحاول خصومه انْ يوقعوه بها. بل ان الامام الحقيقي لا يـعرف المآزق، وكيف يعرف المآزق وقد تولى الامامة كي يخرج الأمة من المآزق على جميع الاصعدة ويفتح بوجهها آفاق الحياة السليمة النابضة بالحبّ والأمل والاستقامة.

وأكد الامام موسى بن جعفر عليَّلاً على وجوب تحلّي إمام المسلمين بالقابلية على اجابة كل ما يُطرح عليه من اسئلة واشباع النهم الفكري والثقافي للامة: فقد سأل ابو بصير الامام: - جُعلت فداك، بم يُعرَف الامام؟ فأجابه الامام:

ـ بخصال: اما اولاهنّ فانّه بشيء قد تقدم فيه من ابيه واشارته اليـه ليكون حجة، ويُسأل فيجيب، وإذا سُكت عنه ابتدأ، ويخبر بما في غد، ويكلم الناس بكل لسان.

ولكي يؤكد الامام عليَّلا على كلامه هذا بشكل عملي قال لأبي بصير: \_ يا ابا محمد، اعطيك علامة قبل ان تقوم.

فلم يلبث ان دخل اليه رجل من أهل خراسان، فكلمةُ الخـراسـاني بالعربية، فأجابه الامام بالفارسية.

تكافله الاجتماعي كان الامام موسى بن جعفر للظلِّ قد اشتهر بتفقده لاوضاع المسلمين وسعيه الجاد المتواصل لمساعدة فقرائهم ومعوزيهم، ومدّ يد العون ما يستطيع لكل من هو بحاجة الى ذلك العون. ولم تكن هذه السجية غريبة على أهل بيت الوحي ومعدن الرسالة، ولا هي غريبة أيضاً على انسان مثله كان يجسّد الإسلام تجسيداً كاملاً ويعي دوره كقيادي رسالي للامة وكمسلم شاعر بالمسؤولية.

وأشاد التاريخ رغم عمليات التعتيم القاسية والرقابة المفروضة التـي كانت تحرّم تناقل اخبار أهل البيت وانـبائهم وكـرامـاتهم ونشـاطاتهم الاسلامية المتألقة، بما كان للامام من تحرك على صـعيد اغـائة فـقراء المسلمين وتفقد احوال ضعفائهم وقضاء حوائج محتاجيهم.

كان الامام الكاظم عليَّلاً على اعتقاد بأنّ «العون للضعيف من أفـضل الصدقة»<sup>(١٣٧)</sup> و «ان لله عباداً في الارض يسعون في حوائج الناس هم الآمنون يوم القيامة، ومن أدخل على مؤمن سروراً فـرح الله قـلبه يـوم القيامة»<sup>(١٣٨)</sup> و «ثلاثة يستظلون بظل عرش الله يوم لا ظلظله: رجـل زوج أخاه المسلم أو أخدمه أو كتم له سراً»<sup>(١٣٩)</sup>.

وانطلاقاً من ذلك فقد روى الخطيب في تاريخ بغداد ان مـوسى بـن جعفر علىكلا كان سخياً كريماً، وكان يصرّ الصرر ثلاثمائة دينار وأربعمائة دينار ثم يقسمها بالمدينة، وكان يُضرب المثل بصرره، اذا جاءت الانسان الصرّة فقد استغنى<sup>(١٤٠)</sup>.

وكان معروفاً في ذلك العصر انه للَّيْلَا كان يتفقد فقراء أهل المـدينة فيحمل اليهم في الليل العبن والورق<sup>(١٤١)</sup> وغير ذلك فيوصله اليهم وهم لا

يعلمون من اي جهة هو <sup>(١٤٢)</sup>.

ونفهم من ذلك انّ الامام عليَّلَهِ قد وضع برنامجاً للتكافل الاجتماعي واغاثة المحرومين والمستضعفين، ولا بـد انـه قـد اسـتقطب فـي ذلك البرنامج المؤمنين من أهل الثروة ليزجّ بما تجود بـه ايـديهم فـي تـلك العملية الانسانية الخيّرة فضلاً عما كان لدى الامام من أموال.

وعلى صعيد كرم الامام واعانته لاصحاب الحاجة تحدث عبد الله البكري قائلاً: قدمت المدينة اطلب ديناً فأعياني، فقلت لو ذهبت الى ابي الحسن للخلي الحسن علي فشكوت اليه. فأتيته في صنيعته، فخرج اليّ ومعه غلام ومعه منسف فيه قديد مجزّع، ليس معه غيره، فأكلت معه، تم سألني عمن حاجتي فذكرت له قصتي فدخل ولم يقم إلاّ يسيراً حتى خرج اليّ فقال لغلامه: اذهب! ثم مدّ يده اليّ فناولني صرة فيها ثلاثمائة دينار، ثم قام فقمت فركبت دابتي وانصرفت.

والواقع انذ هذا اللون من الدعم المادي الذي اتخذه الامام ومن سبقه ومن تلاه من الائمة يعبّر عن سموّ في النفس ورفعة في الخلق فضلاً عن كونه سنّة اسلامية حسنة تحفظ للجهة التي أُسدي إليها الدعم عزّتها وكرامتها وماء وجهها. فالامام الكاظم لليَّلا ومن خلال تقديم مساعداته المالية ليلاً وبعيداً عن انظار الناس ودون ان يعرف حتى غلامه بذلك \_كما في قصة البكري \_كان يحرص على اشاعة هذا النمط من التكافل والدعم الاجتماعي بعيداً عن عملية التطبيل أو التبجح التي ترافق هذا النوع من المساعدات لدى الآخرين مما يكون بالتالي على حساب المكانة الاجتماعية للشخصيات المدعومة، وهي عملية يرفضها الإسلام وائـمة أهل البيت للهُمَثِلُمُ الذين يسيرون على خطى الاسلام.

ونلاحظ ذلك التكافل الاجتماعي الذي كان يرعاه الامام على مختلف الاصعدة وهو ما يؤكد على انّ الامام انما كان يقوم بـذلك شـعوراً مـنه بمسؤوليته كزعيم حقيقي للمسلمين ولابد له مع هذه الزعـامة الربـانية وتلك المسؤولية المترتبة عليها انْ يتحرك على كافة تلك الاصعدة ما يستطيع. وفي هذا المجال روى الخطيب البغدادي عن عيسى بن محمد بن مغيث القرظي قوله:

زرعت بطيخاً وقثاء وقرعاً في موضع بالجوانية على بئر يقال لها «ام عظام»، فلما قرب الخير واستوى الزرع بغتني الجراد فأتى عـلى الزرع كله، وكنت غرمت على الزرع وفي ثمن جملين مائة وعشرين ديـناراً. فبينما أنا جالس إذ طلع موسى بن جعفر بن محمد فسلّم ثم قال: \_ايش حالك؟

فقلت:

- اصبحت كالصريم، بغتني الجراد فأكل زرعي. فقال الامام: - وكم غرمت فيه؟ فقلت: - مائة وعشرين ديناراً مع ثمن الجملين: فقال الامام: \_ يا عرفة زن لأبي المغيث مائة وخمسين ديناراً، فـنربحك ثـلاثين ديناراً والجملين. فقلت: \_يا مبارك ادخل وادع لي فيها! فدخل، ودعا، وحدثني عن رسول الله عَلِيَوْلَهُ أنه قال: تمسكوا بـبقايا المصائب (١٤٤). وكان الامام عليَّةٍ لا ينسى وهو يقدم ما تجود به يده من مساعدات ان يلفت انظار اصحاب الحاجة الي دورهم كمسلمين في هذه الحياة ويذكرهم ببعض القضايا العقائدية المهمة التي ربما غفل عنها الناس بفعل الجو السياسي المخيّم على الامة. وكنموذج على ذلك اقبل اليه يوماً فقير يسأله سـدّ فـاقته، فـضحك الامام في وجهه وقال له: - اسألك بمسألة فانْ اصبتها اعطيتك عشرة أضعاف ما طلبت، وإن لم تصبها اعطيتك ما طليت. فقال الرجل: \_ سل! فقال الامام: - لو جُعل إليك التمني في نفسك في الدنيا ماذا كنت تتمنى ? فقال الرجل الفقير: ـ اتمنى ان أرزق التقية في ديني وقضاء حقوق اخواني.

فقيل له:

 \_ يا ابن رسول الله أتنزل إلى هذا ثم تسأله عن حوائجه وهـو إليك أحوج.

فقال لهم الإمام:

ـعبد من عبيد الله، وأخ في كتاب الله، وجار في بلاد الله، يجمعنا وإياه خير الآباء آدم، وأفضل الأديان الاسلام. ولعل الدهر يرد من حاجتنا اليه، فيرانا بعد الزهو عليه متواضعين بين يديه<sup>(١٤٦)</sup>.

وهكذا يطرح الإمام الأسس المبدئية التي دفعته لدعمم الأشـخاص بعيداً عن التأثيرات العصبية والنزعات النفسية وكل شكل من أشكـال البعد عن الدائرة الإلهية. والأسس التي طرحها الإمام هي: الاشتراك في العبودية والدين والانسانية. وهل هناك منطق اروع من هذا؟ انه المنطق الاسلامي في ابهى صوره، وأروع اشكاله، المنطق الذي دوّى على لسان القرآن والنبي الذي نزل عليه القرآن.

وكان كرم الامام ودعمه للمسلمين يمتزج بالعفو والحلم فـي بـعض الاحيان، اذا كان يرى ذلك مؤثراً في كشف الحقيقة وتبصير مَن حجبت قلوبهم اغشية التعصّب والجهل، وهـدايـة مـن اضـلتهم ابـواق السـلطة الاعلامية، بالضبط كما فعل مع العمري:

كان في المدينة رجل عمري يؤذي الامام للظلِّ ويسبّه إذا رآه، ويشتم علياً للظِّلاِ . فقال بعض اصحاب الامام له يوماً:

ـ دعنا نقتل هذا الفاجر.

فنهاهم الامام عن ذلك اشدّ النهي وزجرهم.

وسأل الامام عن العمري فقيل له انه يزرع بناحية من نواحي المدينة. فركب اليه، فوجده في مزرعة له، فدخل المزرعة بـحماره. فـصاح بـه العمري:

فقال الغلام: \_ اشتهيت ذلك. فقال الامام: \_ اذهب فهي لك<sup>(١٤٨)</sup>.

وكانت استجوابات الامام للغلام يقف خلفها دافعان: الاول، بـما ان العملية كانت عملية سرقة فكان يتوجب على الامام ان يحاسبه على ذلك كي لا يتكرر منه ولا من زملائه مثل هذا العمل المشين، والثاني، انّ الامام كان يريد ان يقف على الدافع الحقيقي الذي دفعه لعملية السرقة تلك، فقد يكون الجوع أو العوز هو الذي دفعه لذلك، وفي هذه الحالة كان يـجب على الامام دفع الجوع والحاجة عنه.

على أيّ حال فان الامام ورغم كرمه وجوده، الّا انه كان لا يرى ذلك جوداً، وانما للجود معنى آخر من وجهة نـظره. فـقد سأله رجـل عـن الجواد، فقال عليَّلاٍ:

- «إن كنت تسأل عن المخلوقين فانّ الجواد الذي يؤدي ما افترض الله عليه، والبخيل من بخل ما افترض الله. وإنْ كنت تعني الخالق فهو الجواد إن اعطى، وهو الجواد إن منع، لانه إن اعطاك اعطاك ما ليس لك، وانْ مـنعك منعك ما ليس لك»<sup>(١٤٩)</sup>.

## عبادته وتقواه

العبادة في الإسلام معناها الاذعان والخبضوع له تبعالى والانبصياع

لأوامر، والانتهاء عن نواهيه، وعلى هذا الاساس تكون اعمال وسلوكيات المسلم المطيع المنقاد لله تعالى أعمالاً عبادية تقع ضمن اطار عبودية الله. وعلى هذا الاساس أيضاً تكون الطقوس العبادية كالصلاة والصوم وغيرها جزءاً من هذه العبادة أو إقراراً قلبياً ونفسياً بالعبودية لله وتعبيراً عملياً عن الخضوع له وتجسيداً لما يجب ان يقدمه العبد من شكر وثناء للربّ الذي أغدق عليه كل هذه النعم وهداه الى طريق الحق والاستقامة، وترجماناً معنوياً لحاجة العبد الى الله تعالى في كل حين وشعوره بوجوب استمرار تلك العلاقة بينه وبين ربّه، لأنّ في استمرارها استمراراً لحياته في أروع صورها، وأبهى أشكالها، حيث لا مجال فيها يدوس على فكره وضميره وقيمه ليتحول الى اداة ميكانيكية تخدم مصالح الاشرار والطواغيت.

فالمسلم الرسالي يجسّد العبويدة لله تعالى في كل انـطلاقة له عـلى طريق الله، وفي كل حركة يتحركها بايحاء من الامر الالهي، وفي كل كلمة يقولها انطلاقاً من المسؤولية الالهية، وفي كل عمل يقوم به بدافـع مـن الاهتمام بمصالح المسلمين. أو بعبارة اخرى: المسلم هو عابد لله تعالى ويمارس تلك العبودية باستمرار مـا دام هـدفه مـرضاة الله، ومـا دامت حركته حول هذا المحور ومسيرته باتجاه الله تعالى.

وجسّد أئمة أهل البيت للمُقَلِّئُ هذه العـبودية بأسـمى الوانـها وأروع أشكالها، فكانت حياتهم بأسرها عبودية محضة لله ودوراناً لاحباً مستمراً حول مركز الرضا الالهي، ولم تكن العبادة عندهم تعني مجرد الطقوس العبادية، كما نشاهد ذلك عند الآخرين الذين نرى حتى طقوسهم العبادية طقوساً ميتة لا حياة فيها ولا روح.

وكان الامام موسى بن جعفر وتأسيّاً منه بجده رسول الله عَلَيْوَلْهُ وآبائه ائمة الهدى عابداً حقيقياً لله تعالى معبّراً عن هذه العبودية اسمى تعبير في كل خطوة كان يخطوها، وموقف كان يتخذه، وحديث كان يتحدث بـه. كما كان عليّاً ورعاً غاية الورع وتقياً منتهى التقوى، وخشياً لله ومؤمّلاً لرحمته وراجياً لفضله وعارفاً به حقّ ما يستحقّه سبحانه من عـرفان. ولهذا كان يترجم ذلك الورع والتقوى وتلك الخشية والرجاء والعرفان على شكل صلاة وسجود ودعاء وتبتل ودموع تعبيراً عن حبّه لله وعرفانه بحقّه وتعظيماً له وطمعاً في رضوانه.

لقد وصفه الشيخ المفيد بقوله:

كان ابو الحسن موسى أعبد أهل زمانه وأزهدهم وافقههم وأسخاهم كفاً وأكرمهم نفساً. وروي انه كان يصلي نوافل اللـيل ويـصلها بـصلاة الصبح، ثم يعقّب حتى تطلع الشمس. وكان يبكي من خشـية الله حـتى تخضل لحيته<sup>(١٥٠)</sup>.

وقال ابن حجر الهيثمي المكي:

وهو وارثه (الصادق) علماً ومعرفة وكمالاً وفضلاً، سمي الكاظم لكثرة تجاوزه وحلمه، وكان معروفاً عند أهل العراق بباب قضاء الحوائج عند الله، وكان اعبد أهل زمانه وأعلمهم وأسخاهم<sup>(١٥١)</sup>. وأثنى عليه عبد الرحمن بن الجوزي قائلاً: موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي ابو الحسـن الهاشمي كان يُـدعى العـبد الصـالح لأجـل عـبادته واجـتهاده وقـيامه بالليل<sup>(١٥٢)</sup>.

وأطراه الخطيب البغدادي:

كان موسى بن جعفر يُدعى العبد الصالح من عبادته واجتهاده. روي انه دخل مسجد رسول الله عَلَيْوَالَهُ فسجد سجدة في أول الليل وسُمِع وهو يقول في سجوده: عظم الذنب عندي فليحسن العفو عندك يا أهل التقوى ويا أهل المغفرة، فجعل يرددها حتى اصبح<sup>(١٥٣)</sup>.

ومن الطبيعي ان ينعكس الايمان بالله \_إذا كان عن عرفان واخلاص ـ على شكل عبادة واجتهاد وشعور بالذنب وطلب للمغفرة وتعفير للجبين. انها علامات الايمان والتقوى وصدق التعامل مع الله سبحانه.

وكان الامام الكاظم للنَّلْلَا يحمل الايمان بــالله والاعــتراف بــربوبيته والاقرار بسلطانه منذ نعومة اظفاره، وهذه ميزة تميّز بها أئمة الهدى وآل البيت النبوي للمَنْكِلْانِ. فذكر معاوية بن وهب في هذا الشأن قائلاً:

دخلت على ابي عبد الله الصادق لل<sup>نظلا</sup> فرأيت ابا الحسن موسى لل<sup>نظلا</sup> وله يومئذ ثلاث سنين ومعه عَناق<sup>(١٥٤)</sup> وهو آخذ بخطامها ويقول لهـا: اسجدي لربك! فلا تفعل ذلك ثلاث مرات.

> فقال غلام له صغير: \_يا سيدي، قل لها: تموت! فقال موسى:

\_ويحك أنا احيي واميت؟! الله يحيى ويميت<sup>(١٥٥)</sup>.

كانت الصلاة جزءاً لا يتجزأ من حياة الامام الكاظم عليًّا لا وكيف لا تكون كذلك وهي عمود الدين واساس العبادة والترجمان الحقيقي للعبودية. ولم يكن ليقتصر الامام على الصلوات الواجبة، بل كان يصلي النوافل بأسرها لا سيما نوافل الليل، فكان يحيي ليله بالصلاة والدعاء والتضرع الى الله. وكان يخر لله ساجداً بعد طلوع الشمس فلا يرفع رأسه من الدعاء والتحميد حتى يقرب زوال الشمس (<sup>١٥٦)</sup>.

وكان الدعاء لوناً من ألوان العبادة التي يجد فيها نشوته الروحية، وهدوءه المعنوي، ووسيلته للتقرب من الله، والتحليق في سماء رحمته ورضوانه، والتزود منه بزاد اليقين والمعرفة، لمواصلة الطريق الرباني بارادة واصرار وقابلية على تحمل الأذى في الله.

> فمن ادعيته التي كان يرددها سلام الله عليه: \* اللهم اسألك الراحة عند الموت والعفو عند الحساب<sup>(١٥٧)</sup>. \* عظم الذنب من عبدك فليحسن العفو من عندك<sup>(١٥٨)</sup>.

\* هذا مقام من حسناته نعمة منك وشكره ضعيف وذنبه عظيم، وليس لذلك إلاّ رفقك ورحمتك، فانك قلت في كتابك المنزل على نبيك المرسل وكانوا قليلاً من الليل ما يهجعون وبالاسحار يستغفرون ، طال هجوعي، وقلّ قيامي، وهذا السحر، وانا استغفرك لذنبي استغفارك من لا يجد لنفسه ضراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً<sup>(١٥٩)</sup>.

\* عصيتك بلساني ولو شئت وعزتك لأخرستني وعصيتك بــبصري ولو

شىئت وعىزتك لأكـمهتني<sup>(١٦٠)</sup>، وعـصيتك بسـمعي ولو شـئت وعـزتك لأصممتني، وعصيتك بيدي ولو شئت وعـزتك لكـنعتني<sup>(١٦١)</sup>، وعـصيتك برجلي ولو شئت وعزتك لجذمتني، وعصيتك بجميع جوارحي التي انـعمت بها علي، وليس هذا جزاؤك مني<sup>(١٦٢)</sup>.

وعلَّق المحدث الكاشاني حول إظهار المعصوم لنـفسه فـي الدعـاء عاصياً مذنباً مقترفاً كل هذه الآثام، يقول:

«إنْ قيل كيف يصدر عن المعصوم مثل هذا الدعاء، قلنا: إنّ الانسبياء والائمة علمي لله كانت اوقاتهم مستغرقة في ذكر الله وقلوبهم مشغولة به جلّ شأنه وخواطرهم متعلقة بالملأ الاعلى، وهم ابداً في المراقبة، فكانوا اذا اشتغلوا بلوازم البشرية من الاكل والشرب والنكاح وسائر المباحات عدّوا ذلك ذنباً وتقصيراً. كما انّ الذين يجالسون الملوك لو اشتغلوا وقت مجالسته وملاحظته بالالتفات الى غيره، لعدّوا ذلك تقصيراً واعتذروا منه. وعليه يُحمل ما ورد انّ النبي عُلَيْوَالَهُ كان يتوب الى الله عزّ وجل كل يوم سبعين مرة» (١٦٣).

وكان السجود ميّزة معروفة للامام الكاظم عليَّلاً، فالسجود تعبير عن منتهى الطاعة والانقياد والشكر، وترجمة لذروة العبودية، بحيث يؤكد فيه الانسان لربه انه لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً، ولا بامكانه ان يكون شيئاً ما امام القدرة الالهية والهيمنة الربانية على الكون. ومـا الطـاقات التـي يزخر بها الانسان والكون سوى هبة من الله تعالى وتفضل منه وترحم منه على البشرية التي تستمد حياتها ووجودها من وجوده، وحـركتها مـن

نفحات جوده وكرمه.

كان للنَّلِلَا يخرّ ساجداً بعد كل صلاة وبعد كل دعاء، وقد تطول سجدته لعدة ساعات، وقد يقول «العفو العفو» في السجدة الواحدة الف مرة، ويلصق خده الايمن بالارض بعد كل سجدة وهو يقول بصوت حزين: «يؤت إليك بذنبي عملت سوءاً وظلمت نفسي فاغفر لي انـه لا يـغفر الذنوب غيرك يا مولاي»، يكرر ذلك ثلاث مرات، ثم يلصق خده الايسر بالارض ويقول: «ارحم من اساء واقترف واسـتكان واعـترف» ثـلات مرات ايضاً<sup>(١٦٤)</sup>.

وكان يكثر من سجوده أيضاً كلما انعم الله عليه بنعمة تعبيراً عن شكره لله تعالى على هذه النعمة. فقال هشام بن احمر: كـنت اسـير مـع ابـي الحسن للظلا في بعض اطراف المدينة إذ ثنى رجله عن دابته، فخرّ ساجداً فأطال وأطال، ثم رفع ر أسه وركب دابته، فقلت له: \_ جُعلت فداك، قد اطلت السجود؟! فقال للظلا:

- اني ذكرت نعمة أنعم الله بها عليّ، فأحببتُ ان اشكر ربي <sup>(١٦٥)</sup>. ومن هذا نفهم انّ السجود لله لم يكن يعرف عند الامام الكاظم عليَّالًا وقتاً معيناً ولا فترة زمنية خاصة، وانما يستوعب حياته بأسرها، لهذا نراه وبمجرد ان يذكر نعمة الله عليه يترجّل عـن ظـهر دابـته ويـهوي عـلى الارض سـاجداً لله، ولم يـؤخّر ذلك السـجود الى وقت آخـر، ولمـاذا يؤخّره؟ والله تعالى لم يؤخّر نعمته عليه ولم يكن تعامله معه علىالوقت. وقد وجد سلام الله عليه في السجن فرصة ذهبية للتفرغ لعـبادة الله والانقطاع اليه واداء مـا يسـتحقه مـن الشكـر والحـمد. وطـالما سـمع الجواسيس ـالذين وضعهم هارون الرشيد للتجسس عليه ونقل اخباره اليهـالامام للمليجة وهو يكثر في دعائه من قول:

«اللهم انك تعلم اني كنت اسألك ان تفرغني لعبادتك. اللهم وقد فعلت ذلك، فلك الحمد»<sup>(١٦٦)</sup>.

وهكذا، فالسجن الذي قد يرى فيه الكثيرون عقاباً وعـذابـاً وعـمراً ضائعاً، كان يرى فيه الامام الصابر محراباً لعبادة الله ومختلىً للخلوة به، ومحلاً يتضرّع فيه الى الله بعيداً عن هموم الحـياة العـادية ومشـاكـلها، ومحلاً يتضرّع فيه الى الله بعيداً عن هموم الحـياة العـادية ومشـاكـلها، وبمعزل عن ضوضاء الاماكن العامة وصخب الناس وفضول الآخـرين. والسجن الذي يهبط بمعنويات الكثيرين ويغيّر من نفسياتهم ويـزعزع تقتهم بمبادئهم، كان معراجاً للامام الى الله ومرتقى لنفسه نحو التسامي في آفاق العرفان الالهي، ومـصدراً لمـزيد مـن الاصـرار عـلى المـبدأ والتمسك بالعقيدة والتكبّر على الطواغيت والرفض للانحناء أمـام ارادة الشر والشيطان.

ووصف الفضل بن الربيع الامام الكاظم على الله عندما كان سجيناً لديه بقوله: اني اتفقده في الليل والنهار فلا اجده في وقت الاعلى هذه الحالة: انه يصلي الفجر فيعقب ساعة في دبر الصلاة الى ان تطلع الشمس، ثم يسجد سجدة فلا يزال ساجداً حتى تزول الشمس. وقد وكل من يترصد له الزوال فلست ادري متى يقول الغلام قد زالت الشمس اذ يثب فيبتدي في الصلاة من غير ان يحدث حدثاً فأعلم انه لم ينم فــي سـجوده ولا اغفى.

ولا يزال كذلك الى ان يفرغ من صلاة العصر فإذا صلى العصر سجد سجدة فلا يزال ساجداً الى ان تغيب الشمس فإذا غابت الشمس وثب من سجدته فصلى المغرب ولا يزال في صلاته وتعقيبه الى ان يصلي العتمة، فاذا صلى العتمة افطر على شوي يؤتى به ثم يجدد وضوءه ثم يسجد ثم يرفع رأسه فينام نومة خفيفة، ثم يقوم فيجدد الوضوء ثم يقوم فلا يزال يصلي في جوف الليل حتى يطلع الفجر، فلستُ أدري متى يقول الغلام ان

وكان هارون الرشيد يقوم احياناً بتجسس أوضاع الإمام للخلاة بنفسه ليطمئن على وجوده في السجن حيث كان يخشى ان يقوم أحد باطلاق سراحه. وكان يصعد مع الربيع كل يوم سطحاً يشرف منه على الحـبس الذي زجّ فيه بالامام فيرى ثوباً مطروحاً على الارض، والتفت يوماً الى الربيع قائلاً:

> ـ يا ربيع ما ذاك الثوب الذي اراه كل يوم في ذلك الموضع؟ فيقول له الربيع:

ـ ما ذاك بثوب وانما هو موسى بن جعفر، له في كل يوم سجدة بعد طلوع الشمس الى وقت الزوال.

> فيقول له هارون: ــــاما إنّ هذا من رهبان بني هاشم!

وهذه الشهادة من خصمه اللدود خير دليل على تألق هذا الكوكب العلوي الساطع في سماء العبودية، وفناء هذا الخلف المحمدي في الله، وانقطاع هذا العارف الرباني الى الله واستئناسه به وتلذذه بعبادته، وهل هناك الذّ من التهجد بين يدي الخالق والتسبيح له والبكاء عند اعتابه لدى العارفين؟

ولكن هل يستحق هذا العارف العابد العاشق لله ذلك السجن والتضييق والنفي عن البلاد والاهل؟

وقد اجاب الرشيد نفسه على ذلك عندما قال للربيع: هيهات لابد من ذلك!

نعم لابد من إلقاء الإمام في السجن كي يشعر الرشيد بالارتياح، حيث يخاف الطغاة مثل هؤلاء العُبّاد الزاهدين في الدنيا الرافضين للخنوع الواعين لدورهم الرسالي. فالطواغيت لا تخيفهم العبادة عندما تكون انقطاع عن المجتمع وهمومه ومشاكله، وانعزال عن الأمة وتطلعاتها الخيّرة، وتنصّل عن المسؤوليات، والطواغيت لا يعيرون اهمية للعبادة عندما تكون مجرد صلاة وصيام وتسبيح جاف لا ينعكس على السلوك ولا يؤثر في حركة الفرد داخل المجتمع، بل ويشجع الطواغيت هذا النوع من العبادة التي لا تنسجم مع الإسلام كنظام الهي اجتماعي كامل. وانما يخشى الطغاة من العبادة عندما تكون من نوع عبادة الامام الكاظم للنظر وعندما تكون انقياداً كاملاً لله وصدوراً عن كافة ما أمر به واستجابة لكافة ما دعا اليه، وعندما تكون معايشةً للمبادئ الالهية وتحرّقاً دائماً من اجل تطبيقها بكاملها دون زيادة أو نقصان ودون اسدال ستار النسيان على بعضها، وعندما تكون إصراراً على قول كلمة الحق في وجمه السلطان الظالم، وعندما تحبب السجن الى العبد بحيث يتخذه مسجداً للتقرب أكثر فأكثر من الخالق المتعال.

## الفصل الرابع

## الامام الكاظم ﷺ والخلفاء العباسيون

كان عمر الامام موسى بن جعفر للنظير أربع سنوات حينما انقرضت السلالة الأموية وحلت محلها السلالة العباسية، ولهـذا عـاصر خـمسة خلفاء عباسيين هم: ابو العباس السفاح، وابو جعفر المـنصور، ومـحمد المهدي وموسى الهادي، وهارون الرشيد. الآ انه ادرك كإمام عشر سنوات من عهد المنصور، وعهدي المهدي والهادي، و ١٣ عاماً من عهد الرشيد.

وكان الامام الكاظم عليَّةٍ ورغم صغر سنه يتابع ما كان يـجري مـن احداث في عـهد ابـيه الامـام الصـادق عليَّةٍ ويـطلع عـن كـثب عـلى الممارسات التي كان يـمارسها المـنصور العـباسي والولاة العـباسيون، ويتفحص بنظرة ثاقبة مرامي السلطة العباسية وأهدافها.

ورغم انشغال السلطة العباسية في بداية نشوئها بقضية تثبيت دعائمها وترسيخ وجودها، إلاّ انها لم تغفل مع ذلك عن مراقبة البيت العلوي ومن ثم اتباع سياسة التصدي العنيف لهذا البيت خاصة بعد ان استقامت الأمور للمنصور الذي آل على نفسه تصفية الشخصيات العلوية والقضاء عليها ضمن عملية ارهابية دموية قلما شهد لها التاريخ مثيلاً.

ونظراً لمعايشة الامام الكاظم على لاكفة تلك الممارسات وذلك الجو المشحون بالتألب على أهل البيت، فقد ارتأينا ان نستعرض بـاختصار تلك الظروف التي كانت سائدة في أيام الخلفاء العباسيين الأربعة الذين عاصرهم كامام وما جرى في عهودهم من ويلات ومصائب على العلويين ومواقف الامام الكاظم عليًا بقدر ما يتوفر لدينا من معلومات. لاننا نعلم وكما اشرنا الى ذلك من قبل ان السلطة العباسية سعت جادة مومن خلال سلاحي الإعلام والارهاب وسياسة تقريب الآخرين وفسح المجال لهم للنمو على حساب الشخصيات العلوية لطمس اخبار أهل المجال لهم للنمو على حساب الشخصيات العلوية على اخبارهم البيت والتعتيم على ائسمتهم وفرض الرقابة الصارمة على اخبارهم ومواقفهم. 1 ـ اوضاع الساحة الاسلامية في أيام ابي جعفر المنصور

توفي ابو العباس السفاح في ١٣٦ه فخلفه اخوه عبد الله بن محمد بن علي بن عبد الله بن العباس المعروف بأبي جعفر المنصور والذي كان اكبر من اخيه السفاح.

وعندما تولى المنصور شؤون السلطة، كان العلويون قـد ادركـوا ان العباسيين خدعوهم عندما كانوا يـرفعون شـعار الدعـوة لأهـل البـيت والرضا من آل محمد، وبدا ابو جعفر اكثر تصميماً على التشبث بالحكم والتمسك بالسلطة ومواجهة كافة ما يمكن ان يشكل خطراً عليه، وظهر أشد اصراراً على الالتفاف على العلويين والتعامل معهم بـمنطق القـمع والشدة، بعد أنْ ادرك انّ ذلك الاسلوب، هو الأسلوب الوحيد الذي يمكن ان يخرس به الافواه المطالبة بحقها في الحكم واحـقيتها فـي خـلافة المسلمين.

الايقاع بأبي مسلم

لعب ابو مسلم الخراساني كما مرّ من قبل دوراً أسـاسياً فـي نـجاح الدعوة العباسية المتسترة بستار أهل البـيت، وتـقويض صـرح الحكـم الاموي، وظهور الدولة العباسية الى الوجود. ولولا الجهود التي قام بها ابو مسلم في خراسان والجيوش التي اعدّها وهزم بها الجيوش الاموية، لما

قامت للعباسيين قائمة.

وهناك اختلاف بين المؤرخين في أصل ابي مسلم الخراساني، لكـن المرجّح انه فارسي ولد بالقرب من مدينة اصفهان عام ١٠٨ه ووجد فيه ابراهيم الامام شجاعة وخصالاً يمكن ان يفيد منها في دعوته، وأطـلق عليه اسم عبد الرحمن بعد ان كان اسمه عثمان بن يسار، واشتهر بأبـي مسلم فيما بعد.

واتّسم ابو مسلم بالحماس المنقطع النظير للعباسيين لاسيما وقد كان شاباً طموحاً وجد في تلك الحركة ما يمكن ان يلتي طموحه ويحقق ما كان يصبو اليه من آمال وتطلعات. وانتهج اسلوب الشدة والقسوة في التعامل مع كل ما يمكن ان يكون معرقلاً للحركة التي كان يتزعمها في خراسان وكل من يشم منه رائحة المعارضة. ولهذا كان يقارن بالحجاج بن يوسف الثقفي من حيث الدموية والارهاب.

وقد قيل لعبد الله بن المبارك يوماً: ابو مسلم كان خيراً أو الحجاج؟ فقال: لا اقول إن ابا مسلم كان خيراً من احد، ولكن الحجاج كان شراً منه<sup>(١٦٩)</sup>.

ومن دمويته: انه خطب يوماً فقام اليه رجل فقال: ما هذا السواد الذي أراه عليك؟

فقال: حدثني ابو الزبير عن جابر بن عبد الله انّ النبي عَلَيْوَالُهُ دخل مكة يوم الفتح وعلى رأسه عمامة سوداء، وهذه ثياب الهيبة وثياب الدولة. وبعد أن وضّح ابو مسلم سبب ارتدائه للثياب السوداء نـادى عـلى غلامه قائلاً: یا غلام اضرب عنقه<sup>(۱۷۰)</sup>.

وهكذا كان جزاء ذلك الرجل القتل لأنه تجرأ وسأل ابا مســلم عــن سبب لبس السواد !

وأشار ابو مسلم في رسالة له الى المنصور بما كان يقوم به من قتل للنفوس البريئة وانتهاك للحرمات وسفك للدم، اطاعةً للعباسيين، وتنفيذاً لاوامرهم:

«كنت \_يريد المنصور \_ اتخذت اخاك \_اي السفاح \_ إماماً وجـعلته على الدين دليلاً لقرابته والوصية التي زعم انها صارت اليه، فأوطأ بـي عشوة الضلالة، وارهقني في ربقة الفتنة، وامرني ان آخذ بالظنة، وأقـتل على التهمة، ولا اقبل المعذرة، فهتكتُ بأمره حرمات حـتم الله صـونها، وسفكتُ دماء فرض الله حقنها، وزويتُ الأمرَ عن أهله، ووضعته في غير محله»<sup>(١٧١)</sup>.

ونشاهد في هذه الرسالة اعتراف ابي مسلم أيضاً بصرفه للامر عن اهله وهم أهل البيت للميكل ووضعه في غير محله وهم العباسيون، وهذا ما يؤكد على اسلوب الخداع الذي نهجه العباسيون وما قاموا به من تضليل للامة خلال مرحلة الدعوة السرية، وتواطؤ ابي مسلم معهم في عملية الخديعة تلك.

والدليل الآخر على تواطئ ابي مسلم مع العباسيين ومعارضته لأهل البيت للمَيَّلِمُ هو موقفه من الثائر العلوي عبد الله بن معاوية بن عبد الملك ابن جعفر بن ابي طالب. تزامنت حركة عبد الله بن معاوية مع الدعوة العباسية، وكان يرفع شعار الدعوة الى الرضا من آل محمد وهو نفس الشعار الذي كان يرفعه العباسيون. وامتدت دعوته الى معظم مدن العراق وايران، واتخذ من اصفهان مركزاً لدولته العلوية وذلك في عام ١٢٩ه منتهزاً الفوضى السياسية التي شهدتها الدولة الاموية أنذاك وانقسام البيت الاموي على نفسه.

وبعث عبد الله الى كافة الهاشميين علويين وعباسيين يـدعوهم اليـه ليساهموا معه في تدبير شؤون الدولة الجديدة. وقد رأى العباسيون فـي هذه الحركة العـلوية خـطراً عـلى حـركتهم التـي لا تـلتقي مـعها فـي الأهداف وان التقت في الشعار لكنهم رأوا من الحكمة ان يـلتحقوا بـها عسى ان يلتفوا عليها ويحققوا من خلالها ما يرومون تحقيقه من اهداف. وكان السفاح والمنصور من بين الملتحقين، وولى عبد الله بن معاوية ابا جعفر على كورة «ايزج».

غير ان الخليفة الاموي مروان بن محمد افلح في الوصول الى الحكم آخر المطاف وقرر ان يسير على نهج من سبقه من خلفاء بني امية في قمع العلويين. وبعث بالجيوش لقتال عبد الله بن معاوية ودارت معارك ضارية بين الجانبين سجّل عبد الله الانتصار في بداياتها، لكنه انهزم اخيراً لأن جيشه لم يكن يتألف من اناس على نمط عقائدي واحد، وانما كانوا على عقائد شتى \_بما فيهم الخوارج \_ جمعتهم المعارضة الاموية تحت راية واحدة. وهرب عبد الله ومعه اخواه الحسن ويزيد وجماعة من اصحابه الى خراسان طمعاً في الوصول الى ابي مسلم الخراساني الذي كان يدعو هو الآخر للرضا من آل محمد، ظاناً انه سيحتضنه ويدعمه نظراً لاشتراكهما في دعوة واحدة وهدف واحد. ولم يكن الرجل على معرفة بحقيقة ابي مسلم، وما كان يدور في خلده انه قد اتخذ من آل محمد وسيلة لتنفيذ المرامي العباسية.

وعندما وصل الى نواحي هراة القى ابو نصر مالك بن الهيثم الخزاعي القبض عليه وعلى من معه، ثم سأله عن سبب قدومه الى خراسان فقال له: بلغني انكم تدعون الى الرضا من آل محمد فأتيتكم!

وأرسل ابو نصر الى ابي مسلم يعرفه خبره، فورد عـليه كـتاب ابـي مسلم يأمره بقتله. فأمر من وضع فراشاً على وجهه فمات<sup>(١٧٢)</sup>.

وعلَّق المستشرق «فلهوزن» على مصرع عبد الله على يد ابي مسلم بقوله: كان ابو مسلم قد ظهر بمظهر المطالب بثأر يحيى بن زيد، لما يعلمه من تأثير ذلك في النفوس، ولذلك كان ابن معاوية يعتقد انه اذا خرج الى خراسان فهو مصيب مكاناً اميناً، ولكنه أخطا ظنه في ابي مسلم، لأنّ ابا مسلم لم يكن عنده مكان لعلوي حيّ أكثر مما كان عـنده لعـلوي ميت<sup>(١٧٣)</sup>.

ولهذا كان موقف الامام الصادق للنظير من رسالة ابي مسلم موقفاً قائماً على معرفة كاملة بحقيقة ابي مسلم وما كان قد اقترفه من اعـمال فـي سبيل العباسيين وتوطيد كيانهم، فقد اجابه الامام بكلام موجز لكنه بليغ، وبعبارة قصيرة لكنها ذات معنى كامل، قال له بالحرف الواحد: «ما أنت من رجالي، ولا الزمان زماني»<sup>(١٧٤)</sup>.

ونحن لا نعرف على وجه الحقيقة الدافع الذي دفع ابا مسلم لكمتابة ذلك الكتاب الى الامام الصادق للنظير والذي جماء فميه: «انمي اظهرت الكلمة، ودعوت الناس عن موالاة بني امية الى موالاة أهل البيت، فمان رغبت فيه، فلا مزيد عليك».

فهل دفعت ابو مسلم لاتخاذ هذا الموقف، الخلافات التي نشبت بينه وبين رجال الدعوة العباسية، لاسيما المنصور الذي قيل انه لم يكن راضياً عن ابي مسلم منذ البداية، كما انّ ابا مسلم كان لا يكترث بـه ويشـعر بالتبرم منه؟

فقد ورد «انّ السفاح كان بعث ابا جعفر الى خراسان بـعدما صفت الأمور له، ومعه عهد ابي مسلم بخراسان وبالبيعة للسفاح وابي جـعفر المنصور من بعده. وكان ابو مسلم قد استخف بأبي جعفر. فلما رجع اخبر السفاح ما كان من أمر ابي مسلم. فلما قدم ابو مسلم في عام ١٣٦ على ابي العباس بهدف الذهاب الى الحج، قال ابو جعفر للسفاح: اطعني واقتل ابا مسلم فوالله ان في رأسه لغدرة»<sup>(١٧٥)</sup>.

وهل يمكن ان يكون الدافع وراء ذلك الكتاب، ندم حلَّ بأبي مسلم، ومحاولة للتوبة بعد اعمال القتل وسفك الدماء وانتهاك الحرمات التـي اقترفها والتي اعترف بها في رسالته التي بعثها الى المنصور والتي اشرنا اليها قبل قليل؟ وهل يمكن ان يكون وراء ذلك وخزة ضمير، وومضة حقّ ومضت في نفسه، ادرك معها انه قد تمادى في غيه الى حد بعيد وركب امواج الظلم والفساد، وعليه ان يعود الى رشده، ويصيغ لصوت الحقيقة، ويعيد الحق الى اهله بعد ما «زواه عنهم ووضعه في غير محله»<sup>(١٧٦)</sup>؟

وهل يمكن ان تكون تلك الرسالة محاولة من العباسيين انفسهم للوقوف على موقف الامام الصادق من دعوتهم، وهل يمكن ان يشكل خطراً عليهم لو اعلنوا عن قيام دولتهم؟

وهناك احتمالات كثيرة اخرى لسنا بصددها، الله أنّ موقف الامام الصادق للخليج من رسالته موقف صائب وسليم لا غبار عليه. فلو كانت الرسالة من ابي مسلم حقاً، ولو صح انه مال عن العباسيين بسبب بروز التناحر بينه وبينهم، أو بسبب ندمه وتوبته، فلا يمكن للامام ان يركن اليه، و يعتمد عليه، وهو الذي يملك ذلك السجل العريض في خدمة العباسيين، وتعزيز سلطانهم، وتلك الخلفية غير المحمودة التي اعترف بها في كتابه للمنصور، ثم كيف يمكن للامام ان يتق به ويطمئن الى عدم ميله عنه، وهو الذي مال عن العباسيين الذين عاش فترة طويلة يدعو اليهم، ويدافع عنهم، ويوطد لهم اركان دولتهم؟

ودبّر المنصور مكيدة قتل ابي مسلم عند عودتهما من حج عام ١٣٧ه وبعيد سماع المنصور بوفاة ابي العباس السفاح وهو في الطريق. وكان كل منهما قد سلك طريقاً مختلفاً. وحينما التـحق ابـو مسـلم بأبـي جـعفر بالمدائن أمر الناس ان يتلقوه، فتلقاه بنو هاشم والناس، ثم قدم فـدخل

على المنصور فقبل يده، وأمره المنصور ان ينصرف للاستراحة. فلما كان الغد، دعا المنصور عثمان بن نهيك واربعة من الحـرس وتركهم خلف الرواق بعد ان اوصاهم بالهجوم على ابي مسلم وقتله متي ما صفق بيده. وأرسل الى ابي مسلم يستدعيه، فدخل عليه، فقال له المنصور: - اخبرني عن نصلين اصبتهما مع عبد الله بن علي. قال ابو مسلم: - هذا احدهما. قال ابو جعفر: \_ أر ئيه! فانتضاه ابو مسلم وناوله إياه، فبوضعه المنصور تبحت الفيراش، فاستطاع بهذه الطريقة ان ينزع سلاحه عنه. ثم اقبل المنصور عليه يستجوبه قائلاً: - اخبرني عن كتابك الى السفاح تنهاه عن الموات، اردت ان تـعلمنا الدين؟ فقال ابو مسلم: \_ ظننت اخذه لا يحلّ، فلما اتاني كتابه علمت انه وأهل بيته معدن العلم. فقال له المنصور: ـ فأخبرني عن تقدمك اياي بطريق مكة؟

| فأجابه:                                                         |
|-----------------------------------------------------------------|
| _ كرهتُ اجتماعنا على الماء فيضر ذلك بالناس فتقدمتك للرفق.       |
| فقال له المنصور:                                                |
| _ فقولك لمن اشار عليك بالانصراف اليّ بطريق مكة حين اتاك موت     |
| ابي العباس الى ان تقدم فنرى رأينا، ومضيت فلا انت اقمت حتى الحقك |
| ولا انت رجعت الي!                                               |
| فردٌ عليه ابو مسلم قائلاً:                                      |
| ـ منعني من ذلك ما اخبرتك من طلب الرفق بالناس، وقــلتُ تــقدم    |
| الكوفة وليس عليك من خلاف.                                       |
| قال المنصور:                                                    |
| ۔ فجاریۃ عبد اللہ اردت ان تتخذہا؟                               |
| فأجابه:                                                         |
| ـ لا، ولكني خفت ان تضيع فحملتها في قبة ووكلت بها من يحفظها.     |
| فقال المنصور:                                                   |
| ـ فمراغمتك وخروجك الى خراسان؟                                   |
| قال ابو مسلم:                                                   |
| ـ خفت ان يكون قد دخلك مني شيء فقلتُ آتي خراسان فأكـتب           |
| إليك بعذري فأُذهب ما في نفسك.                                   |
| فقال المنصور:                                                   |
| ـ والمال الذي جمعته بخراسان؟                                    |
|                                                                 |

قال: ـ انفقته بالجند تقوية لهم واستصلاحاً. فقال المنصور: \_ ألست الكاتب اليّ تبدأ بنفسك وتخطب عمتي آمنة ابنة على وتزعم انك ابن سليط بن عبد الله بن عباس؟ لقد ار تقيت، لا امّ لك، مر تقى صعباً. ثم اردف المنصور قائلاً: \_ وما الذي دعاك الى قتل سليمان بن كثير مع اثره في دعوتنا وهو احد نقبائنا قبل ان يدخلك في هذا الامر؟ فقال: ـ أراد الخلاف وعصاني فقتلته. ولما طال استجواب المنصور وترادف اسئلته شعر ابو مسلم بالجزع وقال له: ـ لا يقال هذا لي بعد بلائي وما كان مني. فاستشاط المنصور غضباً وصرخ في وجهه: ـ يابن الخبيثة! والله لو كانت أمة أو امرأة مكانك لبلغت ما بلغت في دولتنا، ولو كان ذلك إليك ما قطعت فتيلا. وادرك ابو مسلم حينئذ ان المنصور قد اضمر الشرّ له فأخذ بيده يقبلها ويعتذر اليه، إلاَّ انه قال له: \_ما رأيت كاليوم! والله ما زدتني إلّا غضباً! فقال له ابو مسلم حينما رآه هكذا:

دع هذا فقد اصبحت ما اخاف الآ الله تعالى.
 فغضب المنصور وشتمه، ثم صفّق بيديه.
 فخرج عليه الحرس، فضربه عثمان بن نهيك فقطع حمائل سيفه.
 فقال ابو مسلم للمتصور:
 استبقني لعدوك يا امير المؤمنين!
 فأجابه المنصور صارخاً.
 لا ابقاني الله اذاً، اعدة أعدى لي منك؟
 وأخذه الحرس بسيوفهم حتى قتلوه وهو يصيح: العفو!
 فقال له المنصور:

ـ يا بن اللخناء العفو والسيوف قد اعتورتك!

وهكذا انهى المنصور وبهذه الطريقة المأساوية اسطورة ابــي مســلم الخراساني وحياة قائد عباسي كبير بسط الأمور لبــني العــباس واقــام صرح دولتهم وعزّز كيانهم.

ولو القينا نظرة على التهم التي وجهها المنصور لأبي مسلم والتي استند عليها في قتله، لا نجدها تهماً ذات بال تستحق هذه النهاية الفجيعة لابي مسلم، بل ربما يطغى عليها الجانب الشخصي اكثر من الجانب السياسي. لكن الدافع الحقيقي وراء مقتل ابي مسلم هو الخوف من نفوذه المتزايـد واحتمال قيامه بانقلاب مسلّح على العباسيين لاسيما وقد عُرِف بطموحه وهمته العالية.

والملفت للنظر في تلك الاستجوابات هو خلوها من اتهامه بموالاة

العلويين أو الاشارة الى مكاتبته للامام الصادق عليَّلاً. فلو صحّ ما قيل عن تلك الموالاة أو المكاتبة لكانت التهمة الاولى والاخطر التي يوجهها المنصور له، ولما تردد المنصور عن سؤاله عنها، ولا يمكن للمنصور ان تكون خافية عليه النزعة العلوية عند ابي مسلم لو كان لها وجود وهو المعروف بكثرة ما لديه من عيون وجواسيس واهتمامه الكبير بتحركات ابي مسلم<sup>(١٧٧)</sup>.

التظاهر بالتدين

لم تستطع السلطة العباسية ان تكسب في بداية عهدها ودّ أحد من فقهاء المسلمين وعلمائهم. وكان علماء المدينة يجهرون بالفتوى بأن بيعة العباسيين غير صحيحة<sup>(١٧٨)</sup>. كما انّ الموقف العلوي من العباسيين كان يقوم على عدم الاعتراف بشرعية حكمهم، وقد تجسّد ذلك الموقف في عميد البيت العلوي الامام جعفر بن محمد الصادق عليَّالا الذي كان يؤكد انّ الإمامة لا تصلح إلّا لرجل فيه شلاث خصال: «ورع يحجزه عن المحارم، وحلم يملك به غضبه، وحسن الخلافة على من ولي حتى يكون له كالولد الرحيم»

وهذه المعايير الثلاثة التي اعلنها الامام الصادق للنَّلِّةِ تؤكد بما لا يقبل الشك على عدم صلاحية المنصور أو أي خليفة عباسي آخر للـخلافة، فضلاً عن فقدانه للشرعية التي هي المرتكز في كل خلافة أو سلطة على المسلمين. والحقيقة ان المنصور العباسي قد شمر عن ساعديه ووظَّف كافة ما لديه من امكانات بشرية ومادية كي يعمق جذور دولته من جهة وليضفي عليها جانب الشرعية من جهة اخرى.

ومن أجل أن يعمق جذور هذه الدولة سعى لضرب كل ما كان يشكل خطراً عليه وتصفية كل من يحتمل فيه الخطورة على الكيان العـباسي، لاسيما العلويين الذين كان يرى فيهم الخصم الأول والعدو الألد والخطر الاكبر الذي يمكن ان يزعزع صرح الدولة العباسية في كل حين.

اما في محاولته لاضفاء جانب الشرعية على حكمه فقد تطرقنا الى ذلك في الفصل الأول من هذا الكتاب، إلاّ اننا نؤكد على هذا الاسلوب مرة اخرى ونقول بأنّ المنصور العباسي حاول جاداً لكسب تأييد الفقهاء من غير العلويين وضمّ اصواتهم الى فكرة شرعية الخلافة العباسية. وكان المنصور يهدف من وراء تقريب فقهاء المذاهب الاخرى أيضاً تـقليص المساحة الشعبية التي كان يتحرك عليها الامام الصادق عليكلٍّ ومن ثم نجله الامام الكاظم عليكلٍّ وفرض طوقاً من العزلة حول هذين الامامين والحد من نشاطاتهما الرامية الى تربية كوادر إسلامية متعلمة واعية.

وكان فقهاء المدينة المنورة كما قدّمنا ناقمين على الحكم العـباسي وغير مرتاحين له، حتى ان ابا الفرج الاصفهاني تحدث عن انضمام كافة فقهائها الى ثورة ابراهيم العلوي شقيق النفس الزكية الذي ثار بعد اخيه بالبصرة. ومن هؤلاء الفقهاء عباد بن العوام وابو العوام القطان الذي كان من محدثي البصرة ومن اصحاب الحسن البصري<sup>(١٨٠)</sup>. كما انّ الامام ابا حنيفة وقف هو الآخر موقفاً مؤيداً لثورة ابـراهـيم حتى انه كان يجهر في امره جهراً شديداً ويفتي الناس بـالخروج مـعه. وكتب اليه مشيراً عليه بالتوجه الى الكوفة لوجود الشيعة الموالينالبـيت فيها: «ائتها سراً فانّ مَن هاهنا من شيعتكم يـبيتون (اي يـهاجمون) ابـا جعفر فيقتلونه، أو يأخذون برقبته فيأتونك به»<sup>(١٨١)</sup>.

وأدى موقف ابي حنيفة هذا بالمنصور الى ان يكنّ له الغضب ويضمر له السوء حتى قيل انه دسّ له السم فمات مسموماً.

كماكان موقف الامام مالك في بدايته سلبياً من الحكم العباسي، واورد الطبري انّ كثيراً من اهالي المدينة اقبلوا عليه يستفتونه في الخروج مع محمد النفس الزكية، وقالوا له: انّ في اعناقنا بيعة لأبي جعفر. فقال لهم: انما بايعتم مكرهين وليس على مكره يمين<sup>(١٨٢)</sup>.

ولكن ذلك التعامل السلبي أو المناوئ الذي اتخذه الفقهاء حيال الدولة العباسية قد ازعج المنصور العباسي وأقلقه كثيراً، لهذا اصر على تقريب هؤلاء من البلاط وشراء تأييدهم أو سكوتهم على الاقل مهما كان الثمن. واستطاع ابو جعفر باسلوب الترغيب والترهيب ان يستميل اليـه بـعض الفقهاء ويزجّهم في بلاطه وينتزع منهم الدعاء له بطول العـمر ولدولتـه بالبقاء.

وكانت الخطوة الاولى التي اتبعها المنصور \_على سبيل المثال\_مع الامام مالك بن انس لاستمالته اليه وتغيير موقفه المتشدد مـن الخـلافة العباسية، هي استدعاؤه من قبل والي المدينة جعفر بن سليمان وضربه سبعين سوطاً، لكي يؤكد له عن هذا الطريق انّ المنصور العباسي لا يسمح له ولا لأي فقيه آخر ان يصدر فـتوى مـعادية أو يـتخذ مـوقفاً يتعارض مع السياسة العامة للـبلاد. واسـتطاع المـنصور بـتلك العـقوبة القاسية ان يشتري صمت مالك وهذا مكسب كبير له، إلاّ انه لم يكـتف بذلك المكسب، بل كان يتطلع الى ما هو أكبر منه.

وكان لابد للمنصور من اتخاذ الخطوة الثانية وذلك عندما حجّ عـام ١٦٣ه، حيث لابد لوجوه القوم والشخصيات المعروفة من زيارته والقدم عليه.

وندع مالكاً نفسه يروي لنا ما حدث بينه وبـين المـنصور فـي ذلك اللقاء:

لما صرت بمنى اتيت السرادقات، فاذنت بنفسي، فأُذن لي، ثم خرج الي الاذن من عنده فأدخلني، فقلت للاذن:

اذا انتهيت الى القبة التي يكون فيها أمير المؤمنين فأعلمني. فمرّ بي من سرادق الى سرادق، ومن قبة الى اخرى، في كلها اصناف من الرجال بأيديهم السيوف المشهورة والأجزرة المرفوعة، حتى قال لي الاذن:

ـ هو \_أي المنصور \_ في تلك القبة.

ثم تركني وتأخّر عني فمشيت حتى انتهيت الى القبة التي هو فيها، فاذا هو قد نزل في مجلسه الذي يكون فيه الى البساط الذي دونه، وإذا هو قد لبس ثياباً قصدة لا تشبه ثياب مثله تواضعاً لدخولي عليه، وليس معه في القبة إلاّ قائم على رأسه بسيف صلت. فلما دنوت منه رحب بي وقرب، ثم قال: ـ ها هنا الي. فاوميت للجلوس، فقال: ها هنا.

فلم يزل يدنيني حتى اجلسني اليه، ولصقت ركبتي بركبته. ثم كان اول ما تكلم به أنْ قال:

ـوالله الذي لا اله إلّا هو يا ابا عبد الله ما أَمرتُ بالذي كان، ولا علمته قبل ان يكون، ولا رضيته اذ بلغني (يريد به ضرب مالك من قـبل والي المدينة).

فحمدتُ الله تعالى على كل حال، وصليت على الرسـول عَلَيْوَالَهُ، ثــم نزهته عن الامر بذلك والرضا.

ثم قال المنصور:

\_ يا ابا عبد الله لا يزال أهل الحرمين بخير ما كنت بين أظهرهم، واني اخالك اماناً لهم من عذاب الله وسطوته. ولقد دفع الله بك عـنهم دفعة عظيمة. فانهم ما علمت اسرع الناس الى الفتن وأضعفهم عنها، قاتلهم الله انى يؤفكون. وقد امرتُ ان يؤتى بعدو الله من المدينة (والي المدينة جعفر بن سليمان) على قتب، وأمرت بضيق مجلسه، والمبالغة في امتهانه، ولابدً ان انزل به من العقوبة اضعاف ما نالك منه.

ـ عافى الله أمير المؤمنين واكرم مثواه، قد عفوت عنه لقـرابــته مــن

ثم فاتحني فيمن مضى من السلف والعملماء فوجدته اعملم النماس بالناس، ثم فاتحني في العلم والفقه فوجدته اعلم الناس بما اجتمعوا عليه وأعرفهم بما اختلفوا فيه، حافظاً لما روي، واعياً لما سمع. ثم قال لي: - يا ابا عبد الله ضع هذا العلم ودوّنه، ودوّن منه كتباً وتجنّب شدائد عبد الله بن عمر، ورخص عبد الله بن عباس، وشواذ ابن مسعود، واقصد الى أواسط الأمور وما اجتمع عليه الائمة والصحابة رضي الله عمنهم، لنحمل الناس ان شاء الله على علمك وكتبك، ونبتك في الامصار، ونعهد اليهم ان لا يخالفوها، ولا يقضوا بسواها. فقلت:

ـ اصلح الله الأمير، ان أهل العراق لا يرضون علمنا، ولا يـرون فـي علمهم رأينا.

فقال ابو جعفر:

ـ يُحملون عليه، ونضرب على هاماتهم بالسيف، ونقطع طي ظهورهم بالسياط، فتعجّل بذلك وضعها، فسيأتيك ابني المهدي العام المقبل ان شاء الله الى المدينة ليسمعها منك، فيجدك وقد فرغت من ذلك ان شاء الله. ثم أمر لي بألف دينار عيناً ذهباً وكسوة عظيمة وأمر لابني بألف دينار.

ثم استأذنته فاذن لي، فقمت فودعني ودعا لي، ثم مشـيت مـنطلقاً.

فلحقني الخصى بالكسوة فوضعها على منكبي (١٨٣).

وحقق المنصور في ذلك اللقاء ما كان يطمح اليه فـتمكن انْ يـعطي للامام مالك صورة بريئة ومليحة عنه، ويؤثر عليه بـما كـان لديـه مـن معلومات واطلاع على احوال الناس وآراء العلماء.

حاول المنصور في ذلك اللقاء ان يظهر امامه بملابس متواضعة بسيطة خالعاً عنه ما كان يرتديه من زي ملكي فاخر، وقد اثر ذلك على مالك اي تأثير بحيث دفعه للقول «وإذا هو قد لبس ثياباً قصدة لا تشبه ثياب مثله تواضعاً لي»، وهكذا فهم مالك ان ذلك العمل انما كان تواضعاً له، وهذا يعني تواضعه للفقهاء، وهي قضية مهمة عنده!

ولكي يمرر المنصور خطته بنجاح بادء مالكاً بالقاء تبعة الجلد الذي تعرض له على عاتق ابن عمه جعفر بن سليمان والي المدينة، وانـه لم يكن قد أمر بذلك. وهذا اسلوب ليس جديداً على الملوك والسياسيين، وهي لعبة سياسية طالما مـارسوها لاركـاع خـصومهم وتـحويلهم الى معسكرهم.

ولكي يتظاهر بصدقه فيما ادعى بجهله بما لحق بمالك من ضرب، اكّد له انه قد عزل جعفر بن سليمان عن ولاية المدينة وسينزل بـه عـقوبة صارمة. وليس مهماً ان يقع جعفر بن سليمان ضحية للخطة التي رسمها المنصور، فالنتائج المتمخضة عنها اكبر وتـصبّ فـي مصلحة الوجـود العباسي ككل.

وانطلى الامر على الإمام مالك أو ربما وجد نفسه مكرهاً للتصديق

بما قاله المنصور اذ لا سبيل امامه سوى ذلك سيما وهو يعلم انه سيتعرض لأذى أكبر مما لحق به في المرة الاولى ولكي يضمن المنصور لخطته رصيداً اكبر من النجاح راح يمارس اسلوب الخداع والتضليل من خلال الاطراء على شخصية مالك وتصويرها وكأنها تفوق اي شخصية اخرى من شخصيات مكة والمدينة ووصفها بأنها امان لأهل الحرمين وأنهم بخير ماكان بين اظهرهم!

ونحن نعلم انّ هناك شخصية اخرى كانت تفوق كافة الفقهاء والعلماء فقهاً وعلماً وتزيد عليها تقوىً وورعاً، ولا يختلف في هذا التقييم اثنان ويتّفق فيه الاعداء والاصدقاء الا وهي شخصية الامام الصادق علىكلاً، فها هو الامام مالك ابن انس يقول فيه:

«جعفر بن محمد اختلفت اليه زماناً فما كـنت اراه الا عـلى إحـدى ثلاث خصال: إما مصل، وإما صائم، وإما يقرأ القرآن. وما رأت عين ولا سمعت اذن ولا خطر على قلب بشر أفضل من جعفر بن محمد الصادق علماً وعبادة وورعاً»<sup>(١٨٤)</sup>.

وقال الامام ابو حنيفة فيه بعد ان هيَّا له اربعين مسألة صعبة بأمر من أبي جعفر المنصور: فجعلت القي عليه فيجيبني فيقول: انتم تقولون كذا وأهل المدينة يقولون كذا ونحن نقول كذا، فربما تابعهم وريـما خـالفنا جميعاً حتى اتيت على الاربعين مسألة. ألسـنا رويـنا انّ أعـلم النـاس اعلمهم باختلاف الناس؟!<sup>(١٨٥)</sup>.

كما قال ابو حنيفة أيـضاً: «لو لا السـنتان لهـلك النـعمان». ويـعلَّق

الآلوسي على هذه العبارة قائلاً: «هذا ابو حنيفة وهو من أهـل السـنة يفتخر ويقول بأفصح لسان لولا السنتان لهلك النـعمان، يـعني السـنتين اللتين جلس فيهما لاخذ العلم عن الامام الصادق»<sup>(١٨٦)</sup>. ووصفه كمال الدين محمد بن طلحة الشافعي قائلاً:

«جعفر بن محمد هو من علماء أهل البيت وساداتهم، ذو علوم جمة، وعبادة موفورة، وأوراد متواصلة، وزهادة بينة، وتلاوة كثيرة، يتتبع معاني القرآن ويستخرج من بحره جواهره ويستنتج عجائبه، ويقسم أوقاته على انواع الطاعات بحيث يحاسب عليها نفسه، رؤيته تذكر بالآخرة، واستماع كلامه يزهد في الدنيا، والاقتداء بهديه يورث الجنة. نور قسماته شاهد انه من سلالة النبوة، وطهارة افعاله تصدع انه من ذرية الرسالة. نـقل عـنه الحديث واستفاد منه العلم جماعة من اعيان الأمة واعلامهم مثل: يحيى بن سعيد الانصاري، وابن جريح، ومالك بن انس، والثوري، وابن عينية، وايوب السجستاني وغيرهم، وعدوا اخذهم منه منقبة شرفوا بها وفضيلة اكتسبوها».<sup>(١٨٧)</sup>.

فلماذا اذن يتجأهل المنصور هذه الشخصية العملاقة وتلك الدوحة العلوية ذات الظل الوارف الذي يتفيّأ به كافة فقهاء الامة؟ ولو قـلنا انّ العداء العباسي المتأجج في قلب المنصور لأهل البيت كان يـمنعه مـن تسليط الاضواء على شخصية الامام الصادق عليَّالا بل ويـدفعه للـتعتيم عليها وتحجيمها، لكن هل فاقت شخصية الامام مالك كافة الشخصيات الاسلامية الاخرى فقهاً وعلماً ولم يكن بينها من يرقى الى مقامه ودرجته

العلوية؟

والغريب أن المنصور لم يقف عند هذا الحد، بـل حث مـالكاً عـلى تدوين فقه اسلامي يتناسب مع الذوق العباسي والسياسة العـباسية مـن میزاته خلوه من «شدائد عبد الله بن عمر ورخص عـبد الله بــن عــباس وشواذ بن مسعود» حسب تعبير المنصور. ليس هذا فحسب بل انه عقد العزم على نشر هذا الفقه المالكي في كافة ارجاء البلاد الاسلامية وفرضه على الناس بالقوة، وحملهم عليه بالسيف. ولا ندري نحن ولا يدري اي منصف لماذا كان المنصور مصراً على الفقه المالكي ومعاقبة من يرفضه بالضرب على «هاماتهم بالسيف وقطع طيّ ظهورهم بالسياط»؟! فهل هو الحرص على الإسلام والشعور بأن هذا الفقه اقـرب الى روح الإسـلام وتعاليمه، ام هي المصالح التي كانت تـقتضي ذلك سـيما وقـد اسـتطاع المنصور أن يكسب ودّ مالك في نهاية المطاف ويؤثر بدهائه عليه حتى انه اندفع \_اي مالك لوصفه بـ «أعلم الناس بما اجتمعوا عليه واعرفهم بما اختلفوا فيه...».

ولا نعتقد انّ المنصور كان حريصاً على الإسلام وهذا واضح من تنكره للشخصيات الاسلامية الاخرى وباقي فقهاء المسلمين سيما الامام الصادق عليَّلاٍ، هذا فضلاً عن انّ الفقه الاسلامي لا يفرض بقوة السيف والإسلام لا يجيز اجبار الناس على اعتناق مذهب اسلامي معين وإنْ كانت هناك تأكيدات على اتباع مذهب أهل البيت والعمل طبقاً لفقههم وفتاواهم. على أي حال فان المنصور كان يصرّ عـلى مسـايرة بـعض الفـقهاء واظهار الورع والزهد والتأثر بوعظ الواعظين، محاولةً منه للاستعانة بهذا الاسلوب على تحقيق اهدافه، سيما وأنّ عامة الناس ينخدعون بالمظاهر ويتأثرون بما يشاهدونه دون ان يكون لهم ادنى اهـتمام بـالبحث عسن الحقيقة وما وراء تلك المظاهر.

فعندما بلغه ان عمرو بن عبيد زعيم المعتزلة قد استلم كتاباً من محمد بن عبد الله النفس الزكية، شعر بالاضطراب وخشي ان يـنضم الزعـيم المعتزلي الى النفس الزكية أو يؤيده على الأقل، فقرر ان يلجأ الى هـذا الاسلوب لاستمالته اليه. فأرسل الى عمرو بن عبيد فلما وصله اكـرمه واغدق عليه رعايته، ثم قال له:

> \_ بلغني ان محمد بن عبد الله كتب إليك كتاباً. فقال ابن عبيد: \_ قد جاءني كتاب يشبه ان يكون كتابه. فسأله المنصور: \_ فبم اجبته؟ فقال: \_ لم اجبه الى ما اراد. \_ عظنا يا ابا عثمان! فقال ابن عبيد:

– اعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم «الم تر كيف فعل ربك بعاد ارم ذات العماد».. الى آخر السورة. فبكى المنصور بكاء شديداً وكأنه يسمع بهذه السورة لاول مرة! ثم اردف ابن عبيد قائلاً:

ـ اتق الله فقد اعطاك الدنيا بأسرها فافتد نفسك بـ بعضها، واعــلم ان الامر الذي صار إليك انما كان بيد غيرك ممن كان قبلك ثم افضى اليك... وعاد المنصور يبكي من جديد<sup>(١٨٨)</sup>.

وبهذه الطريقة أراد المنصور ان يطبع في ذهن الزعيم المعتزلي صورة جميلة عنه، ويظهر امامه يمظهر الزاهد الخائف من الله، المتواضع الذي يسمع الوعظ والنصيحة من علماء المسلمين، كي يتمكن بهذا الاسلوب ان ينتزع ولاء المعتزلة أو لتحييدهم على الاقل.

غير انّ هناك من العلماء والزهاد من لم ينخدع بأساليب المنصور وتظاهره بالتعبد والتدين. فذكروا انه لما حجّ ودخل في الطواف بالبيت، لقي عبد العزيز بن ابي رواد ـالمعروف بانه لم يرفع رأسه الى السماء مدة ٤٠ سنة تخشعاً لله ـ فقبض المنصور على يده في محاولة منه للتحدث معه واستمالته، ثم قال له:

> ـ اتعرفني ؟ فقال له ابن ابي رواد: ـ لا، الا انّ قبضتك قبضة جبار. فقال له:

ـ أنا ابو جعفر امير المؤمنين، فسلني من حوائجك ما شئت اقضها. فقال له ابن ابی رواد: \_اسألك برب هذا البيت ان لا ترسل اليِّ بشيء حتى آتيك طوعاً. فقال له المنصور: \_ذلك لك. فأقبل يمشى المنصور بمشيته في طوافه، فتأنّف ابن ابي رواد بـقربه وثقل عليه كلامه، فقال له منز عجاً: \_اسألك بحرمة هذا البيت الا تنحيت عني. فتنحى عنه المنصور وخلَّى سبيله (١٨٩). ومن الشخصيات الاخرى التي لم تنخدع بالمنصور ومكره عبد الله بن مرزوق. فقد التقى به في الطواف أيضاً وقد تنحى الناس عنه، مما دفعه لاستنكار ذلك، فقال له: \_ من جعلك احقّ بهذا البيت من الناس تحول بينه وبينهم وتـنحيهم عنه؟

فنظر المنصور في وجهه فعرفه، فقال له وقد استشاط غضباً: ـ يا عبد الله بن مرزوق من جرّأك على هذا ومن اقدمك عليه؟ فقال عبد الله:

ـ وما تصنع بي؟ ابيدك ضرر أو نفع؟ والله ما اخاف ضرك ولا ارجو نفعك، حتى يكون الله عزّ وجل يأذن لك فيه، ويلهمك الى فعله. فقال له المنصور:

## مع الامام الصادق ﷺ

ان ابا جعفر المنصور الذي كان بالأمس يذرف دموع التماسيح على حقوق أهل البيت المهضومة ويرفع عقيرته منادياً باعادة تلك الحقوق اليهم ورفع سيف الظلم عنهم، نراه ما ان يـحقق هـدفه ويـعتلي عـرش السلطة حتى يتنكر لهم ويمارس معهم نـفس السـياسة التـي مـارسها الامويون، ويضيّق الخناق عليهم، ويبدأ بشنّ حملة دموية تطال رجالهم وشخصياتهم المرموقة، حتى انه فاق الحجاج بن يوسف في ذلك، وهذا ما اكَّد عليه المسيب بن زهير الضبي؛ فقد قال المنصور يومأً لجلسائه بعد قتل محمد وابراهيم ابني عبد الله بن الحسن: ـ ما رأيت رجلاً أنصح من الحجاج لبني مروان! فقام المسيب بن زهير وقال: \_ يا أمير المؤمنين ما سبقنا الحجاج بأمر تخلفنا عنه، والله ما خلق الله على جديد الارض خلقاً أعز علينا من نبينا صلى الله عليه وسلم، وقد امرتنا بقتل أولاده فأطعناك، وفعلنا ذلك، فهل نصحناك ام لا؟<sup>((۱۹۱)</sup>. لقد كان أمر العلويين اذاً أهم شيء عند المنصور وفي طليعتهم الامام الصادق للتَّلِّا، فكان يفكر به دائماً وشبحه لا يفارق عينيه لأنه يعلم ما للصادق من مكانة علمية ودينية وما لديه من قاعدة في اوساط الأمة بمختلف مذاهبها وفئاتها.

وكان الامام الصادق للنظير قد اتخذ سياسة الاحتراس والحذر من السلطة العباسية والتشدد على تحركاته وتحركات العناصر المتصلة بـه، وكان يؤكد على عدم اعطاء اي ذريعة للمنصور لضربه أو ضرب حركته. كان يمارس عمله السياسي بصمت ومثابرة، فكان يـؤهّل من طلابه وتلامذته من يجد فيهم الاهلية لممارسة دورهم في المجتمع كدعاة الى الله وهداة الى الإسلام وادلّة على القيادة الشرعية المتمثلة بأئـمة أهـل البيت للمُؤلِنُ وبالامام الصادق عليُ في تلك الفترة.

فالامام الصادق للخليج أو الامام الكاظم للخليج أو ايّ إمام آخر لم يكن في قاموسه وجود للاعتزال والانزواء أو القعود عن مجاهدة الظالمين والزعامات غير الشرعية، انما كان يرى انّ العمل السياسي يجب ان يكون الى جانب العمل الفكري والعقائدي اولاً، وان يتخذ طابع الحيطة والحذر أو باصطلاح الائمة علميكي طابع التقية والسرية كي يمكن عن هذا الطريق توفير مقومات النصر وتهيئة الشروط الموضوعية اللازمة للانتصار.

فهل يمكن لمواجهة علنية ومجابهة مكشوفة ان يُكتَب لها النجاح في ظل ظروف تتسم بالشراسة ومشحونة بالخوف، وفي ظل أجواء تحصي فيها السلطة عـلى آل البـيت انـفاسهم وتـتصيد الشغرات وتـفتّش عـن المسبررات للايـقاع بـهم؟ شم كـيف يـمكن للامـام الصـادق عليَّلَا أو الكاظم عليَّلَا انْ يكشف لأجهزة المنصور القمعية عن نشاطه وتـحركاته والكوادر الرسالية المجاهدة التي يحرصان على إعـدادهـا، والمـنصور يتحيّن الفرص لتوجيه ضربة قاصمة الى ذلك التحرك وعناصره؟

وللأسف نـقول أنّ البعض قد وصف الامام الصادق وحتى الكاظم للهيَّك بالاعتزال وعدم التدخل في القضايا السياسية، لأنّ هذا البعض كان يقارن تحرك الامام الصادق لليَّلا بتحرك الامام الحسين لليَّلا فيجد الامام الحسين ثائراً والامام الصادق لليَّلا قاعداً عن الثورة لاجئا الى رواية الحديث والفقه. هذا في حين انّ الامام الصادق كان إماماً ثائراً كالحسين والامام الكاظم لليَّلا كان إماماً مجاهداً كالحسين، الآ ان الفروف التي كانت سائدة آنذاك أملت على الحسين لليَّلا ان يجاهر بتلك الثورة ويخوض مواجهة عسكرية دموية مع النظام المنحرف عن الاسلام، في حين أن ظروف الامام الصادق أو الكاظم طليَّلا كانت تحتم عليهما العمل الثوري في إطار كامل من السرية والتكتم.

ورغم هذا كله فلم يكن خافياً على المنصور أهداف الامام الصادق للثير وموقفه الرافض للسلطة العباسية بأسرها، الا انه كان يحذر الاصطدام معه، لعدم وجود ادلّة لديه يدينه بها، ولخوفه من إثارة الرأي العام الموالي أو المتعاطف معه. ولم يستطع المنصور ان يخفي قلقه الدائم منه حيث كان يصفه «بأنه الشجى المعترض حلقه»<sup>(١٩٢)</sup>. فإذا كان الصادق عليمي لا يشكل خطراً عليه ولا يثير له المشاكل فلماذا هذا الخوف منه، وكيف يمكن ان يكون شجى في حلق المنصور؟ ولم يجد المنصور العباسي بدأ من استدعاء الامام الصادق مراراً الى بغداد لما كان يساوره منه من قـلق وخـوف، وللاطـلاع عـلى حـقيقة تحركاته وتبيّن مقدار ما يشكله من خطورة على الكيان العباسي. وقد همّ المنصور في مرات عديدة بتصفيته والقضاء عليه لكنه كان يتراجع في اللحظات الاخيرة.

وقيل ان اول استدعاء للامام الصادق للظِّلَم الى العراق كان في أيام ابي العباس السفاح، وكان الهدف من ذلك الاستدعاء، محاولة مسن السفاح لكسب وده وتأييده للنظام العباسي لاسيما وانّ هذا النظام لم يكن قـد كشف عن كامل عدائه للعلويين.

ولم يكن ذلك الاستدعاء لصالح السلطة العباسية، حـيث أنّ الامـام تمكن من الالتقاء برجال الشيعة وتـوثيق صـلته بـهم، كـما عـقد عـدة مناظرات فكرية وعقائدية مع رجال الفرق والمذاهب الاخرى مما عزّز من مكانته ورفعه في اعين الناس ودفعهم للاقبال عليه والالتفاف حوله.

وعندما سافر المنصور الى الحجاز، توقف بالربذة بالقرب من المدينة المنورة، وأمر بالقاء القبض على عدد غفير من العلويين بما فيهم عبد الله بن الحسن واولاده ومن ينتسب اليه، وحملهم اليه في ذلك المكمان لاستجوابهم. وقد أمر بسجن عبد الله وأهل بيته بالكوفة كما سيمر علينا ذلك فيما بعد.

وبعد ان فرغ من ذلك الحشد الكبير من العلويين قال لحاجبه الربيع بن يونس:

\_ابعث الى جعفر بن محمد من يأتينا به متعباً.

وجيَّ بالامام الى الربذة في اليوم التالي. فاستقبله الربيع وقال له: \_ يا ابا عبد الله اذكر الله تعالى، فانه قد ارسل لك من لا يدفع شرّه الا بالله، واني اتخوف عليك.

فقال الامام الصادق:

ـ لا حول ولا قوة إلَّا بالله العلي العظيم.

واغلظ المنصور القول للإمام في ذلك اللقاء واتهمه بمختلف التهم الا ان الامام استطاع بهدوئه وايمانه وأدلته ان يتخلص من قبضة المـنصور ويعود الى المدينة.

وكان هناك لقاء آخر بين الامام الصادق للخلاج والمنصور بالربذة أيضاً عندما توجه المنصور للحج عام ١٤٦ه وذلك بعد اخماده لثورة النفس الزكية وتصفية مجموعة كبيرة من العلويين. وتحدث الامام الصادق للخلاج عن ذلك اللقاء قائلاً:

«لما رفعت الى ابي جعفر المنصور بعد قتل محمد بـن عـبد الله بـن الحسن نهرني وكلمني بكلام غليظ، ثم قال: يا جعفر قد عـلمت بـفعل محمد بن عبد الله الذي تسمونه النفس الزكية وما نزل به، وانما انتظر الآن ان يتحرك منكم أحد فألحق الصغير بالكبير»<sup>(١٩٣)</sup>.

ولم يأبه الامام بتهديد المنصور بل طالبه بردّ ضيعته اليه التي صادرها عيسى بن موسى مع أموال وضياع كثير من العلويين بعد اخـماد ثـورة النفس الزكية. وغضب المنصور من الإمام وصرخ في وجهه: - اياي تكلم بهذا الكلام؟<sup>(١٩٤)</sup>. وعن محمد بن عبد الله الاسكندري قال: كنت من ندماء المنصور وخواصه وكنت صاحب سره من بين الجميع، فدخلت عليه يوماً فرأيته مغتماً وهو يتنفس نفساً بارداً فقلت: مـا هـذه الفكرة يا امير المؤمنين؟

فقال لي: يا محمد لقد هلك من اولاد فاطمة مقدار مـائة وقـد بـقي سيدهم وامامهم.

فقلت له: من ذلك؟

قال: جعفر بن محمد الصادق.

فقلت له: يا أمير المؤمنين انه رجل انحلته العبادة واشتغل بالله عــن طلب الملك والخلافة!

فقال: يا محمد قد علمت انك تقول به وبامامته، ولكن الملك عـقيم، وقد آليت على نفسي ان لا أمسي عشيتي هذه، أو افرغ منه.

ثم دعا سيافاً وقال له: اذا احـضرت ابـا عـبد الله الصـادق وشـغلته بالحديث ووضعت قلنسوتي عن رأسي فهي العلامة بيني وبينك فاضرب عنقه.

> ثم احضر ابا عبد الله في تلك الساعة...<sup>(١٩٥)</sup>. لكن المنصور انصرف عن قتل الامام في اللحظات الاخيرة.

وروى الكليني ان الامام الصادق للنَّيْلَةِ رفض مرة ان يستجيب الى دعوة المنصور العباسي بالذهاب الى العراق والمثول بـين يـديه، فأمـر المنصور والي المدينة باحراق داره، فأحرقها عليه، فخرج الامـام مـتها ناجياً وهو يقول: «انا ابن اعراق الثرى، أنا ابن ابراهيم خليل الله»<sup>(١٩٦)</sup>. وبعد فشل ثورة ابراهيم بن عبد الله في البصرة واستشهاده،المـنصور بترحيل العلويين الى العراق بما فيهم الامام الصادق وذلك كـي يـنفّس المنصور عن حقده عليهم ويتشفّى بهم ويذلّهم بهذه الطريقة. وروى الامام الصادق ذلك الحدث قائلاً:

«لما قُتل ابراهيم بن عبد الله بباخمري صرنا عن المدينة ولم يترك فيها منا محتلم، حتى قدمنا الكوفة، فمكثنا فيها شهراً نتوقع القتل، ثم خـرج الينا الربيع الحاجب فقال:

- اين هؤلاء العلوية؟ ادخلوا على أمير المؤمنين رجلين منكم من ذوى الحجا. فدخلنا اليه أنا والحسن بن زيد. فلما صرت بين يديه قال لي: \_ انت الذي تعلم الغيب؟ قلت: ـ لا يعلم الغيب إلَّا الله. قال: ـ انت الذي يجبى إليك هذا الخراج؟ قلت: - إليك يجبى الخراج. قال: - أتدرون لم دعو تكم؟ قلت:

Y\_

قال:

\_اردت ان اهدم رباعكم واروع قلوبكم... ونجا الامام آخر المطاف من قبضة المنصور وعاد الى المدينة(١٩٧). واستدعاه المنصور يوماً وعاتبه على صدوده عنه وقال: لم لا تغشانا كما يغشانا الناس؟ فأجابه الامام: ـ ليس لنا من أمر الدنيا ما نخافه عليك، ولا عندك من أمر الآخرة ما نرجوه منك. ولا انت في نعمة نهنئك بها. ولا في نقمة فنعزيك فيها! فقال المنصور: - تصحبنا لتصلحنا. فقال الامام: - من يريد الدنيا لا ينصحك، ومن يريد الآخرة لا يصحبك<sup>(١٩٨)</sup>. وللامام لقاءات عديدة مع المنصور تمت عملى اشره استدعاءات متكررة من قبل المنصور، غير اننا اكتفينا بهذا القدر كي نقدم صورة ولو جزئية عما كان يبعثه الامام من رعب في قلب المنصور، وكي نعرف انّ موقف الامام كان في كافة تلك اللقاءات والاستجوابات موقف الشجاع الذي لا يداهن ولا يتملق ولا يخاف، وموقف المجاهد المصرّ عملي مواصلة طريق الحق دون تردد، وموقف الثائر الذي لا يعرف الخيضوع والتراجع عن المبدأ، حتى لقي الله تعالى شهيداً على يد المنصور بعد ان دس له السم، متخلصاً بذلك من رجل ابي مقدام كان مثل شجى يعترض حلقه.

## ثورة النفس الزكية

لم تكن ثورة محمد بن عبد الله بن الحسن على المنصور العباسي مجرد ردة فعل على ما لقيه العلويون وآل ابي طالب وآل الرسول عَلِيُوْلَهُ على يده من ظلم وجور وارهاب، وما تعرضوا له ابان حكمه من قمع وسـجن وتشـريد وقـتل، ولم تكـن انـتفاضة عـلى الانـحراف عـن الإسلام والزيغ عن مبادئه والتلاعب بمقدرات الأمة فحسب، بل كـانت أيضاً دعوة لإعـادة الحـق الى أهـله والشـرعية الى اصحابها وامـامة المسلمين الى آل الرسول عَلَيْوَالُهُ.

ورغم ما قيل من انّ النفس الزكية كان يدعو الى نفسه ويدعي المهدوية، لكن ذلك لا يقلل شأن ثورته ولا من صدق تحركه وشعوره بالمسؤولية تجاه ما ينال الإسلام والمسلمين ولا سيما العلويين من امتهان واذلال وحيف. ولو قال قائل: لماذا لم يدع النفس الزكية الى الامام الصادق عليَّلاً باعتباره زعيم البيت الهاشمي وامام الأمة الحقيقي ولماذا الصادق عليَّلاً باعتباره زعيم البيت الهاشمي التاريخية المنقولة عن تلك الفترة اخبار مضطربة وقد يناقض بعضها البعض الآخر، اضافة الى وجود العترة اخبار مضطربة وقد يناقض منها ودسّه من قبل السلطة، علماً ان الجهاز العباسي كان يفرض رقابة صارمة على اخبار أهل البيت ويمنع تداول أخبارهم وأحاديثهم، ويعاقب بأشد العقوبات كل من يجرؤ على التحدث عنهم أو الاشارة اليهم. إذا عرفنا ذلك نقول ربما يوجد هناك الكثير من الحقائق حول ثورة النفس الزكية وموقف الامام الصادق للخلخ لكنها لم تصل الينا، بـل وقـد يكون كثير من الاخبار والتـقارير التـي وصـلت اليـنا اخـبار وتـقارير مدسوسة وكاذبة، لاسيما فيما يتعلق بتنبؤات الامام بمصير الثورة وقـد ناقشنا ذلك من قبل.

ولو سلّمنا ان النفس الزكية كان يدعو الى نفسه حقاً، الا يمكن ان يكون ذلك اسلوب حركي وتكتيك سياسي، سيما اذا عرفنا انّ سياسة الامام الصادق عليلة في التحرك كانت تقوم على السرية وعدم التجاهر، ولربما اراد النفس الزكية ان لا يزج بالامام في معركة مع السلطة مجهولة النتائج، او قل ربما أنّ الامام قد اشار عليه بذلك. كما اننا لا ندري لو ان الأمور قد انصاعت للنفس الزكية وتمكن من اسقاط الحكم العباسي واقامة حكم علوي، هل سيفرض نفسه خليفة على المسلمين ام يسلّم زمام الأمور للامام الصادق؟

ورغم ما قيل عن الموقف الحيادي الذي وقفه الامام الصادق للنَّلِهِ منها، الا انّ هناك خبر يؤكد على دعم الامام وتأييده لها، فقد روى ابو الفرج الاصفهاني انّ الامام الصادق بعث ولديه موسى بن جعفر وعبد الله للانضمام الى الثائرين، الّا انّ النفس الزكية اعفاهما من ذلك وارجعهما الى ابيهما، غير انّ الامام قال لهما بالحرف الواحد: «ارجعا فما كنت بالذي ابخل بنفسي وبكما عنه»<sup>(١٩٩)</sup>.

ويمكن ان نفهم من اعفاء النفس الزكية لابني الامام الصادق مـن

الاشتراك في ثورته، حرصه على إبعاد الامام عن احداث ومعمعة غير مضمونة النتائج خوفاً على ما يترتب على تلك المشاركة من خطر على الامام والحركة الاسلامية ككل في حالة فشل الثورة. كما نفهم من اصرار الامام على اشتراك ولديه فيها ومؤازرته لزعيم الثوار، اضفاء الشرعية على تلك الثورة وتجاوبه معها.

وكان المنصور العباسي \_وكذلك كان ابو العباس \_ يبدي اهتماماً شديداً نحو محمد النفس الزكية، ويواصل متابعة اخباره ومواقفه من حكومته. فقد كان يعلم بمعارضته لنظامه منذ البداية ومكانته المرموقة ليس بين اوساط أهل البيت والعلويين فحسب، بل في اوساط قريش وسكان الحرمين الشريفين. وكان الذي يزيد من قلق المنصور تلك البيعة التي تمت له في مؤتمر الابواء قبل ظهور الدولة العباسية الى الوجود من قبل العلويين والعباسيين معاً، والتي كان فيها المنصور اكثر المتحمسين لبيعته والحاض على البيعة له عندما قال:

«والله لقد علمتم ما الناس الى أحد اسرع من اجابة مــنهم الى هــذا الفتى».

الًا أنَّ المنصور الذي يحمل في رقبته البيعة لمحمد النفس الزكية، نراه يسعى للتخلص من وطأة تلك البيعة عن طريق التـخلص مـن النـفس الزكية! وقد خامرت فكرة تصفيته المنصور وعبد الله السفاح منذ الايام الاولى لتسلمهما السلطة، وظهر ذلك جلياً عندما وفد ابوه عـبد الله بـن الحسن عليهما من الحجاز على رأس مجموعة علوية. فكان ابو العباس

وسكت السفاح عن السؤال عن محمد واخيه ابراهيم، الا انـه كـان يدرك ـوكذلك المنصور ـ انّ القضية اكبر من ذلك التـفسير الذي ابـداه الحسن بن الحسن، وأنّ محمداً وابراهيم ناقمان عليهم ويشكلان هاجساً مستمراً للقيادة العباسية.

وعندما عاد الوفد العلوي الى المدينة، فرّق عبد الله بن الحسن الاموال التي اهداها الخليفة العباسي بين فقراء العلويين، لكنه اعلن عن غـضبه

وانزعاجه عندما شاهد فرحهم بها، وقال لهم: \_ افرحتم؟ فأجابوه: \_ ومالنا لا نفرح بما كان محجوباً عنا بأيدي بني مروان حتى اتي الله بقرابتنا وبني عمنا فأصاروه الينا؟ فغضب عبد الله وصرخ فيهم: - افرضیتم ان تنالوا هذا من تحت ایدی قوم آخرین<sup>(۲۰۱)</sup>؟ وهكذا نفهم انَّ الشخصيات العلوية الواعية كعبد الله بن الحسن كانت تدرك منذ البداية بأنَّ البيت العلوي احقَّ بزعامة المسلمين مـن البـيت العباسي وأنَّ العباسيين ليسوا سوى اناس اغتصبوا حقَّهم الطبيعي. وكان عبد الله هذا شديد الحماس في تأييد ولده النفس الزكية بل قد يكون المحرك الرئيس له في الثورة على العباسيين. فعندما حج المنصور عام ١٤٠ﻫ، جمع بني هاشم ثم راح يسأل كلأ منهم على انفراد عن محمد النفس الزكية فكان كل منهم يقول: يا امير المؤمنين، قد علم انك قد عرفته يطلب هذا الشأن قبل اليوم. فسهو يخافك عملي نمفسه، وهمو لا يريد لك خملافاً، ولا يحب لك معصبة

لكن المنصور لم يقتنع بمثل هذا الجواب، فتوجّه الى ابيه قائلاً: \_ يا ابا محمد، محمد وابراهيم اراهما قد استوحشا من ناحيتي، واني لأحبّ أن يأنسا بي ويأتياني، فأصلهما وأزوّجهما وأخلطهما بنفسي. ونرى ان المنصور حاول ان يستخدم دهاءه في هذه الكلمات، فجعلها كلمات هادئة تفيض بالحب والرحمة. الآ ان عبد الله كان يعلم ماذا خلفها وماذا يبيّت المنصور لولديه. لهذا اطرق طويلاً، ثم قال: \_ وحقك يا أمير المؤمنين ما لي بهما ولا موضعهما من البلاد عــلم، ولقد خرجا عن يدي. واستمر المنصور يسأل عبد الله عن ابنه في إطار من الهدوء وتمالك النفس وكتمان الغضب عسى ان يفلح في هذا الاسلوب السهل للحصول على ما يريد. وعندما عجز عن انتزاع اي اعتراف من عـبد الله، ثــارت ثائرته وأطلق لغضبه العنان، فزمجر فيه: \_ این اینك؟ فقال عبد الله: ـ لا أدرى. فصرخ المنصور: ـ لتأتيني به. وعندما وجد عبد الله اصرار المنصور وما ظهر عليه من غضب، قال له بتحدِ واضح: ـ لو كان تحت قدمي ما رفعتهما عنه. فكان ذلك الجواب هو الورقة الاخيرة التي راهمن عمليها الممنصور فخسر الرهان. كما كان الباب الذي اوصد العلاقة الباهتة التي كان يحاول المنصور ان يقيمها مع العلويين طمعاً فسي العـثور عـلى مـحمد واخـيه

ابراهيم. ولهذا أمر بالقاء القبض على عبد الله وبني الحسن.

غير ان سجن عبد الله واسرته لم يحقق للمنصور هدفه، لهذا عزم على اتخاذ اسلوب الحيلة للكشف عن مكان اختفاء محمد، فاشترى رقيقاً من رقيق البادية، وزوّدهم بالجمال وفرّقهم في طلبه، فكان الرجل منهم يرد عيون الماء واماكن نـزول البـدو كـالمارّ أو كـالضال مـتنسّماً اخـباره ومتجسساً عليه. كما بعث المنصور أحد عيونه وكتب معه كتاباً على لسان الشيعة يذكرون طاعته ومسارعتهم، وبعث معه بأموال وهـدايـا. وقـدم الرجل المدينة ودخل على عبد الله بن الحسن في سجنه فسأله عن ابنه محمد فلم يخبره عنه. لكنه ظل يتردد عليه ويلح في السؤال حتى ذكر له مكانه.

وكان للمنصور كاتب يخفي تشيّعه وولاءه لأهل البسيت، فكتب الى عبد الله بن الحسن يخبره بذلك العين. فلما قدم الكتاب ارتاع لذلك، وبعث ابا هبار الى محمد يخبره بالأمر، فسار الى محمد بن عبد الله هو جالس في كهف ومعه جماعة من اصحابه وذلك العين معهم. فلما رأى العين ابا هبار خافه. فقال ابو هبار لمحمد: لي حاجة. فقام معه، فأخبره الخبر، فلما رجعا وجداه قد هرب فلم يلحقوا به (٢٠٤).

وفي اعقاب ذلك أمر المنصور قاضي المدينة عبد العـزيز بـن عـبد المطلب بالقاء القبض على واليها زياد بـن عـبيد الله الحـارثي لتـلكؤه بالقبض على محمد وعدم جدّيته في ذلك. ثم ولّى والياً جديداً هو محمد بن خالد بن عبد الله القسري وحنّه على القاء القبض على محمد. الا انّ الوالي الجديد لم يتمكن هو الآخر مـن تـحقيق رغـبة الخـليفة فـعزله المنصور عن الولاية<sup>(٢٠٥)</sup>.

فلما رأى المنصور ما قد انفق من الاموال والوقت ولم يظفر بمحمد استشار رجلاً من خاصته ويدعى ابو العلاء في امره واخيه. فقال له: – ارى ان تستعمل رجلاً من ولد الزبير أو طـلحة فـانهم يـطلبونهما بذَحْل ويخرجونهما اليك.

فرفض المنصور اقتراحه قائلاً:

ـ قاتلك الله. ما اجود ما رأيت! والله ما خفي عليّ هدا، ولكني اعاهد الله ان لا انتقم من بني عمي بعدوي وعدوهم، ولكني ابعث عليهم صعلوكاً من العرب يفعل بهم ما قلت<sup>(٢٠٦)</sup>

وعين المنصور العباسي رياح بن عثمان بن حيان المري والياً عـلى المدينة في رمضان سنة ١٤٤ه. وكان رباح هذا ابن عم لمسلم بن عقبة صاحب موقعة الحرة في عهد يزيد بن معاوية والتي قَتَل فيها الكثير من ابناء المدينة المنورة واباحها لجنده عدة ايام<sup>(٢٠٧)</sup>.

ويبدو ان المنصور أراد من تعيينه لابن عم مسلم بن عقبة والياً على المدينة ان يعيد الى الاذهان ما فعله مسلم بـهم، وان يكـون رسـالته التخديرية اليهم. كان يريد ان يقول لهم من خلاله انه لن يـتردد فـي ان يفعل بمدينة الرسول وبأهلها ما فعله يزيد بن معاوية على يد مسلم بن عقبة، وكأنّما قُدِّر لهذه المدينة المقدسة التـي احـتضنت الرسـول عَلَيُوالُهُ وآوت المهاجرين ونصرت الرسالة الالهـية ان تـدفع ضـريبة ذلك كـلّه لهؤلاء الطغاة الذين لا يقلّون في عدائهم للاسلام الحقيقي وأهـل بـيت العصمة عن زعماء الجاهلية والمشركين.

وما ان وصل رباح الى المدينة المنورة حتى خطب في اهلها مـهدداً ومتوعداً:

«يا أهل المدينة، أنا الافعى ابن الافعى عثمان بن حيان، وانا ابن عم مسلم بن عقبة المبيد خضراكم، المفني رجالكم، والله لأدعـنّها بـلقعاً لا ينبح فيها كلب»<sup>«٢٠٨</sup>.

ونرى هناكيف يفتخر ابن الافعى بابن عمه مسلم لما اقترفه من اعمال نكراء في حقّ ابناء مدينة النبي، وكيف يسمح له العباسيون للتغنّي بجرائم طالت المسلمين في عهد اعدائهم الامويين!

وكانت الخطوة الاولى التي قام بها هذا الوالي ان دخل على عبد الله بن الحسن في سجنه ليقول له بلهجة تنم عن الحقد والغضب:

ـ ايها الشيخ ان المنصور والله ما استعملني لرحم قريبة، ولا يد سلفت اليه، والله لا لعبت بي كما لعبت بزياد وابن القسري (وهما الواليان اللذان سبقاه)، والله لأزهقن نفسك، أو لتأتيني بابنيك محمد وابراهيم»<sup>(٢٠٩)</sup>.

وجد رباح في طلب محمد والبحث عنه، فعرف آخر المطاف من جواسيسه انه في شعب من شعاب جبل رضوىٰ، فعهد الى عمرو بن عثمان الجهني بالقبض عليه. فخرج اليه في فوج من الجند، وعندما علم محمد بقدومهم استعجل الهرب فهوى ولد من اولاده من فوق الجبل الى الارض فمات، فأنشد فيه ابوه: تـــنكبه اطــراف مــور حــداد منخرق السربال يشكو الوجي شــــــرده الخــــوف فأرزى بــــه كسذاك مسن يكره حبر الجبلاد قد كمان في الموت له راحة والموت حتم في رقاب العباد (٢٠١) وأثارت نجاة محمد سخط رباح واججت غضبه على أهل المدينة فارتقى المنبر وأخذ يسبّ محمداً وأخاه ابراهيم ونال من أهل المدينة، مما اثار سخطهم واحتجاجهم، فقال لهم يتوعدهم: ـ الصق الله بوجوهكم الذل والهوان، اما والله لأكـتبنّ الى خـليفتكم فلأعلمنه غشكم وقلة نصحكم. فأجابوه بغضب: \_الناس لا تسمع منك يا ابن المحدود! ثم رجموه بالحجارة فالتجأ الى دار مروان<sup>(٢١١)</sup>. وعندما وصلت انباء ذلك التمرد الى اذن المنصور كتب اليـهم كــتاباً شديد اللهجة قرأه رباح عليهم جاء فيه: «يا أهل المدينة، فانّ واليكم كتب الى يذكر غشكم وخلافكم وسوء رأيكم واستمالتكم على بيعة امير المؤمنين. وامير المؤمنين يقسم بالله لئن لم تنزعوا ليبدلنكم بعد امنكم خوفاً، وليقطعن البر والبحر عنكم، وليبعثن عليكم رجالاً غلاظ الاكباد بعاد الارحام» (٢١٢). ولم يجد حينذاك المنصور بدأ من الذهاب الى الحجاز ثانية للاطلاع على الاوضاع عن كثب ومتابعة اخبار محمد واخيه، فاتخذ من حج عام ١٤٤ه غطاء لتلك الزيارة. وبعث الي بني الحسن في سجنهم كـلاً مـن

ابراهيم بن محمد بن طلحة، ومالك بن انس، طالباً منهم ان يدفعوا اليه محمداً وابراهيم. فقال لهما ابوه عبد الله: \_ لا والله لا اردّ عليكما حرفاً. إنْ احبّ ان يأذن لي فألقاه فليفعل. فانطلقا الرسولان فأبلغا المنصور بما قال عبد الله، فقال: اراد ان يسحرني، لا والله لاترى عينه عيني حتى يأتيني بابنيه. ثم سار المنصور لوجهه، فلما حجّ ورجع لم يدخل المدينة خوفاً من اهلها، ومضى الى الربذة، فخرج اليه رباح فردّه الى المدينة وأمره باشخاص بني الحسن اليه ومعهم محمد بن عبد الله بن عمرو بن عثمان راخو بني الحسن لامهم ورجع رباح فأخذهم وسار بهم الى الربذة، وجعل القيود والسلاسل في ارجلهم واعناقهم، وأصعدهم على محامل بغير وطاء.

ولما خرج بهم رباح من المدينة وقف الامام جعفر بـن مـحمد الصادق للنَّلِّا من وراء ستر يراهم ولا يرونه وهو يبكي ودموعه تـجري على لحيته وهو يدعو الله، ثم قال: «والله لا يحفظ الله حرميه بعد هؤلاء»<sup>(٢١٣)</sup>. وقيل انّ محمداً واخاه اتّصلا وهما متنكران بأبيهما خلال تلك الرحلة

وقيل ال معمدا واحاة الصار وهما منتخران بابيهما خلال تلك الرحلة الى الربذة واستأذناه بالخروج فقال لهما: ـ لا تعجلا حتى يمكنكما ذلك. ثم اكد عليهما قائلاً: ـ ان منعكما المنصور ان تعيشا كريمين فلا يمنعكما ان تموتا كريمين. وهي كلمة رائعة حقاً تعدّ بمثابة مبدأ للاحرار والتـوار فـي كـل زمـان ومكان.

فلما وصلوا الى الربذة أُدخل محمد بن عبد الله العثماني على المنصور، فأمر بشق ثيابه عن ازاره وضربه مائة وخمسين سوطاً، فبلغت منه كل مبلغ، فأصاب سوط منها وجهه، فقال له: - ويحك اكفف عن وجهي! فان له حرمة برسول الله عَلَيَوْلَهُ. فأهاجت كلماته غضب المنصور، فقال للجلاد: - الرأس، الرأس! فضربه على رأسه نحواً من ثلاثين سوطاً وأصاب احدى عينيه فسالت، ثم أخرج وكأنه زنجيّ من الضرب، وكان من احسن الناس ويسمى «الديباج» لحسنه.

بها هناك مدّعين انها رأس محمد النفس الزكية لادخال اليأس الي قلوب المتعاطفين معه هناك.

وقد قال اخوه عبد الله بن الحسن (اخوه لامّه) حينما قتل:

«انا لله وانا اليه راجعون! إن كنا لنأمن به في سلطانهم ثم قد قُتل منا في سلطاننا!»<sup>(١١٤)</sup>.

ويعني بهذه العبارة انه كان يـذود عـن العـلويين فـي أيـام سـلطان الامويين الذين ينتسب اليهم محمد بن عبد الله، بينما يُقتَل فـي سـلطان الهاشميين (اي العباسيين) الذين ينتمي اليهم اخـوه لامـه عـبد الله بـن

الحسن.

ومضى المنصور ببنـي الحسـن والعلويين الـــى الكـوفة، ولاحـت التفاتة مـن عبد الله بـن الحسن فلمح المـنصور عـلـى بـغلـة شـقـراء فنـاداه:

\_ يا ابا جعفر، ما هكذا فعلنا باسرائكم يوم بدر.

يريد بذلك عفو الرسول ﷺ عن العباس بن عبد المطلب الذي اسره المسلمون في غزوة بدر الكبرى.

ثم ان المنصور اودعهم في سجن ابن هبيرة شرقي الكوفة في طامورة تحت الارض ليصارعوا فيه الموت القاسي والظروف الصعبة التـي لا تطاق. واستدعى بعد ذلك محمد بن ابراهيم بن الحسـن، وكـان جـميلاً للغاية، فقال له:

انت الديباج الاصغر؟
 قال محمد بن ابراهيم:
 نعم.
 فقال المنصور:
 لأقتلنك قتلة لم اقتلها احداً!
 ثم بنى عليه اسطوانة وهو حي فمات فيها جوعاً وعطشاً واختناقاً.
 وقيل أن المنصور أمر بقتل باقي العلويين، وقيل بل أمر بهم فسقوا السم، والمؤكد انهم ماتوا جميعاً في سجن المنصور ولم ينج منهم احد.

اعلان الثورة

اعلن محمد بن عبد الله بن الحسن ثورته في عام ١٤٥ه، اي بعد عام من اعتقال ابيه وعمومته وابناء عمومته والحشد العلوي الكبير. ويبدو انه قد استعجل الثورة واعلنها قبل ان يحرز الشروط الموضوعية للنصر وقبل انْ يحين الوقت المناسب. وكان وراء استعجاله ذلك هو تألمه لما لحق بني الحسن والعلويين من اذى ومصائب على يـد المـنصور، ومـلاحقة العباسيين المستمرة له، وضغوط اصحابه عليه في التعجيل بالثورة وانقاذ ما يمكن انقاذه من اوضاع المسلمين والعلويين على وجه الخصوص،

\_ ما تنتظر بالخروج! فوالله ما على هذه الأمة اشأم منك. اخرج ولو وحدك.

ووصلت الاخبار الى رباح ان محمد قد عزم على الشورة، فـاحضر جماعة من وجوه المدينة وهددهم قائلاً:

ـ يا أهل المدينة، أمير المؤمنين يـطلب مـحمداً فـي شـرق الارض وغربها وهو بين اظهركم، واقسم بالله لئن خرج لأقتلنكم جميعاً.

ثم ارسل جماعة من جلاوزته فجاءوا بعدد من الوجوه العلوية وعلى رأسهم الامام جعفر بن محمد الصادق للظلِّلَا وحبسهم عـنده خـوفاً مـن التحاقهم بالثائرين. وبينما هم عنده اذ ترامت الى الآذان اصوات التكبير لتعلن عن اندلاع ثورة محمد النفس الزكية. واقبل محمد في اصحابه نحو سجن المدينة فاقتحموه رأخرجوا من كان فيه من السجناء، ثم انطلقوا نحو دار الامارة وهو يوصيهم: «لا تقتلوا إلّا يقتلوا».

والقوا القبض على رباح ومن كان معه من زبانيته، ثم خرج محمد الى المسجد النبوي فصعد المنبر فخطب في الناس قائلاً بعد حمد الله وثنائه:

«اما بعد فانه قد كان من أمر هذا الطاغية عدو الله ابي جعفر ما لم يخف عليكم من بنائه القبة الخضراء التي بـناها مـعاندة لله فـي مـلكه وتصغيراً للكعبة الحرام، وانما اخذ الله فـرعون حـين قـال ﴿ انـا ربكم الاعلى﴾، وان احق الناس بالقيام في هذا الدين ابناء المهاجرين والانصار وأخافوا من آمنت. اللهم فاحصهم عدداً، واقتلهم بدداً، ولا تغادر مـنهم احداً. ايها الناس، اني والله ما خرجت من بين اظهركم وأنتم عندي أهل قوة ولا شدة، ولكني اخترتكم لنفسي! والله ما جئت هذه وفي الارض مصر يُعبد الله فيه الا وقد أُخذ لي فيه البيعة»

ويكون محمد قد وضّح في البيان الأول للثورة عوامل اندلاع هـذه الثورة والتي تتلخص في: طغيان ابي جعفر المنصور وتجبّره وتـفرعنه، واستصغاره للشعائر الاسلامية، وعصيانه لله، وانحرافه عن دينه من خلال تحليله لما حرّم الله وتحريمه لما حلل، واخـافته للـمؤمنين واحـتضانه للمنحرفين عن سبيل الله.

وقيل انّ الذي دعا محمد الى القول بأنّ البيعة قد أخذت له في سائر البلاد، هي الكتب المزورة التي كان يبعثها اليه المنصور على ألسن قواده والشخصيات المهمة والتي يخبرونه فيها انهم مبايعوه وينتظرون خروجه.

وبايع فضلاء المدينة ووجوهها محمداً ولم يتخلف عنه سوى افـراد قلائل منهم: الضحاك بن عثمان بن عبد الله بن خالد بن حزام، وعبد الله بن المنذر بن المغيرة بن عبد الله بن خالد، وابو سلمة بن عبيد الله بن عبد الله بن عمر، وحبيب بن ثابت بن عبد الله بن الزبير.

كما استفتى بعض أهل المدينة مالكاً في الخروج مع محمد وقالوا: ـ انّ في اعناقنا بيعة لابي جعفر. فقال لهم:

انما بايعتم مكرهين، وليس على مكره يمين. وعندما علم المنصور بذلك، سعى الى اخماد تلك الثورة عن طريق الخداع وشراء مفجّرها بالمال، فبعث اليه كتاباً جاء فيه:

«... ولك عهد الله وميثاقه وذمة رسوله ان اؤمنك وجميع ولدك واخوتك وأهل بيتك ومن اتبعكم على دمائكم واموالكم، واسوغك ما اصبتَ من دم أو مال، وأعطيك الف الف درهم وما سألت من الحوائج، وأنزلك من البلاد حيث شئت، وأن أطلق من في حبسي من أهل بيتك، وان اؤمن كل من جاءك وبايعك واتبعك أو دخل في شيء من امرك ثم لا اتبع احداً منهم بشيء كان منه ابداً. فان اردت ان تتوثق لنفسك فوجه اليّ من احببت يأخذ لك من الامان والعهد والميثاق ما تتوثق به»<sup>(٢١٦)</sup>.

الا ان محمداً لم يثر من اجل المال أو الدنيا ولا من أجل ان يحظى بعفو المنصور وعهد أمانه، ولو أراد ذلك لفعل قبل ان يعيش كـل تـلك السنوات العجاف حياة التشرد والغربة والخوف، وقـبل ان يـلاقي ابـوه والبيت العلوي كل ما لحق بهم من ويلات ومحن. إن محمداً قد ثار من اجل انْ يعيد للاسلام وجهه المشرق بعد أنْ كدّره العباسيون وللـرسالة المحمدية صوتها المدوي الذي اخرسوه، وللبيت العلوي حرمته وكرامته بعد ان انتهكوه وأذلّوه. ولهذا اجاب المنصور قائلاً:

«... وأنا اعرض عليك من الامان ما عرضت عليّ، فانّ الحق حـقنا وانما ادعيتم هذا الأمر بنا وخرجتم له بشيعتنا وحظيتم بفضله، فانّ ابانا علي كان الوصي وكان الامام، فكيف ورثتم ولايته وولده احياء؟

ثم قد علمت انه لم يطلب الامر أحد له مثل نسبنا وشـرفنا وحـالنا وشرف أبائنا. لسنا من ابناء اللعناء ولا الطرداء ولا الطلقاء. وليس يمت احد من بني هاشم بمثل الذي نمتّ به من القرابة والسابقة والفضل. وانا بنو امّ رسول الله عَلَيْنُولاً، فاطمة بنت عمرو في الجاهلية، وبنو بنته فاطمة في الإسلام دونكم. أن الله اختارنا واختار لنا. فوالدنا من النبيين محمد افضلهم، ومن السلف اولهم اسلاماً على، ومن الازواج افضلهن خديجة الطاهرة واول من صلَّى الى القبلة، ومن البنات خيرهن فاطمة سيدة نساء العالمين وأهل الجنة، ومن المولودين في الإسلام حسن وحسين سيدا شباب أهل الجنة، وان هاشماً ولد علياً مرتين، وان عـبد المـطلب ولد حسناً مرتين، وان رسول الله عَلِيُولهُ ولدنـي مـرتين مـن قـبل حسـن وحسين... ولك الله إن دخلت في طاعتي وأجبت دعوتي ان اؤمنك على نفسك ومالك وعلى كل أمر أحدثته الا حداً من حدود الله أو حقاً لمسلم او معاهد، فقد علمت ما يلزمني من ذلك.

وأنا أولى بالأمر منك وأوفى بالعهد، لانك اعطيتني من الامان والعهد

ما اعطيته رجالاً قبلي، فأيّ الامانات تعطيني؟ أمان ابن هبيرة أم أمــان عمك عبد الله بن علي أم أمان أبي مسلم؟<sup>(٢١٧)</sup>».

ونجد انّ محمد النفس الزكية اكّد في هذه الرسالة على أحقية اولاد علي للميلي وفاطمة عليكم بالخلافة والامامة، وسخريته من امان المنصور الذي لم يعمل بأماناته وعهوده السابقة الى ابن هبيرة وعبد الله بن علي وابي مسلم. كما نجده أيضاً يمنح الأمان لابي جعفر المنصور ويعفو عنه عدا في القضايا التي تعدّى فيها حدود الله أو اغتصب حق مسلم، وهي اشارة رائعة تؤكد على مبدئية ثورته واسلامية اتجاهها وخضوع قيادتها القوانين الإلهية التـي لا يـمكن تـجاهلها أو تـخطيها مـهما كـانـت المبررات.

واتجه النفس الزكية لفرض سيطرته على الحجاز فاستعمل محمد بن الحسن بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن ابي طالب على مكة، والقاسم بن اسحاق على اليمن، وموسى بن عبد الله على الشام.

### الاستشهاد

وعندما فشل المنصور في احتواء الثورة سلمياً عقد العزم على دحرها بالاسلوب العسكري، فاستدعى عمه عيسى بن موسى وكان ولياً للعهد، وقال له: «امض ايها الرجل، فوالله ما يراد غيري وغيرك، وما هو الا ان تشخص انت أو اشخص أنا».

وكانت سياسة المنصور هي ان يزجّ بين خصومه ويوقع بين من يريد

تصفيتهم. وكان لا يرتاح الى عمه عيسى بن موسى ولا يريد ان تـؤول الخلافة اليه، بل يريدها الى ولده المهدي، لهذا قال بعد ما سيّره للحجاز: لا ابالي ايهما قتل صاحبه!<sup>(٢١٨)</sup>.

ولما بلغ محمداً اقتراب الجيش العـباسي \_والذي كـان يـتألف فـي معظمة من أهل خراسان ـ من المدينة، استشار اصحابه في الخروج من المدينة أو المقام بها، فأشار بعضهم عليه بالخروج منها، واشار بـعضهم بالمقام بها. واخيراً رجح الرأي الثاني، وحـفروا خـندقاً حـول المـدينة شاركهم محمد في حفره.

وعندما ادرك محمد انّ الحرب وشيكة جمع الناس فخطب فيهم قائلاً: «انّ عدو الله وعدوكم (اي عيسى بن موسى) قد نزل الاعوص، وانّ الناس بالقيام بهذا الامر لأبناء المهاجرين والانصار، الا وإنّا قد جمعناكم واخذنا عليكم الميثاق وعدوكم عدد كثير، والنصر من الله والأمر بيده، وانه قد بدا لي ان آذن لكم، فمن احب منكم ان يقيم اقام، ومن احب ان يظعن ظعن». فخرج عالم كثير، وخرج اناس من أهل المدينة بذراريهم واهليهم الى

الاعراض والجبال، وبقي محمد في شرذمة يسيرة.

وحاصر عيسى بن موسى المدينة من جميع الجهات عدا جهة واحدة تركها ليشجع الناس على التخلي عن محمد والخروج من المدينة. ثم وقف على مرتفع تسلّع ونادى أهل المدينة: يا أهل المدينة ان الله حرم دماء بعضنا على بعض فهلموا الى الامان! فمن قام تحت رايتنا فهو آمن، ومن دخل داره فهو آمن، ومن دخل المسجد فهو آمن، ومن القى سلاحه فهو آمن ومن خرج من المدينة فهو آمن. خلّوا بيننا وبين صاحبنا فامّا لنا

وإما له.

وقد أراد بهذا الاسلوب ان يفرّق الناس عن محمد وينفرد به. واندلع القتال بين الجانبين وقاتل محمد بن عبد الله يومئذ قتالاً عظيماً وابـدى شجاعة منقطعة النظير، وكانت هتافات «احد، احد» تتطلق من حـناجر انصاره، وقتل بيده سبعين رجلاً من الجنود العباسيين.

وتقدم أحد قادة الجيش العباسي ويدعى حميد بن قحطبة في فـوج من جنده فهدّموا جداراً دون الخندق عليه جماعة من اصحاب محمد، ثم انتهوا الى الخندق ونصبوا عليه جسراً عبروا منه الى داخل المدينة. واتاح هذا الاقتحام الفرصة لباقي الجيش العباسي لنصب الجسور على الخندق واجتيازه مع الخيول، والاشتباك مع قوات محمد القليلة والتي كانت تقلّ شيئاً فشيئاً.

وعندما ادرك محمد انّ الجيش العباسي على ابواب تسجيل النـصر العسكري، اغتسل وتحنّط واستعد لاستقبال الموت بصدر رحب ونفس مطمئنة، في حين اخذت البقية الباقية من اصحابه تتفرق عنه بعدما تبين لها عقم المقاومة واقترب العباسيين من مرحلة الحسم.

وصلى محمد الظهر والعصر في ثلاثمائة من أصحابه بعدد أهل بدر، ثم اقبلوا على القتال واشتدت المعركة وهزموا اصحاب عيسى مرتين وثلاثاً، الآ انّ مجموعة من الجيش العباسي صعدوا عـلى جـبل سـلّع وانحدروا منه الى المدينة، كما فتح بنو ابي عمر والغفاريون طريقاً لجنود عيسى دخلوا منه أيضاً، وجاءوا من وراء اصحاب محمد دون ان يعلموا بهم. واستمر محمد يقاتل قتالاً شبيهاً بقتال الحمزة يوم احد، حتى ضربه رجل دون شحمة اذنه اليمنى فبرك على ركبته وجعل يذبّ عـن نـفسه ويقول: «ويحكم ابن نبيكم مجرّح مظلوم!»، فطعنه حميد بن قحطبة في صدره فصرعه، ثم نزل اليه فاحتز رأسـه واتــى بـه عـيسى، فـبعثه الى المنصور، فأمر ان يطاف به في الكوفة ثم سيّره الى الآفاق<sup>(٢١٩)</sup>.

وهكذا كتب لثورة محمد ان تفشل بعد ان كادت تحقق اهدافها، وكُتب لمحمد ان يُقْتَل في ميدان الجهاد في الرابـع عشـر مـن رمـضان سـنة ١٤٥هـ

وقام عيسى بن موسى بقتل كل مىن شك فـي انــضمامه الى مــحمد وصلب جثثهم ما بين ثنية الوداع الى دار عمر بن عبد العزيز ثم أمر بعد ثلاثة أيام بالقائها في مقبرة اليهود!

وأساء الجيش الخراساني العباسي معاملة أهل المدينة وارتكبوا الكثير من اعمال القتل والنهب والتجاوز على الاعراض في ظل نوع من الحكم العسكري فرضه العباسيون عليها. كما صادر عيسى كافة اموال العلويين المنقولة وغير المنقولة سواء ساهموا في الثورة ام لم يساهموا بما فيها اموال الامام جعفر بن محمد الصادق عليك . كما صدر مرسوم من المنصور باعفاء من ساند محمداً من احفاد عمر بن الخطاب وانزال عقوبة الموت بمن ايده من آل الزبير، وقال بالحرف الواحد: «لو وجدت الفاً من آل الزبير كلهم محسن وفيهم مسيً واحد لقتلتهم جميعاً، ولو وجدت الفاً من آل عمر كلهم مسيً وفيهم محسن واحد لأعفيتهم جميعاً، ولو وجدت الفاً

#### ثورة ابراهيم

امضى ابراهيم هو الآخر حياته مشرداً مطارداً من قـبل المنصور العباسي. وقد امضى الشطر الأول والأكبر من ذلك التشرد فـي مـناطق الحجاز بين الجبال والوديان مرة الى جانب اخيه محمد، واخرى منفصلاً عنه حسب ما تقتضيه الظروف والاوضاع الامنية. وكان يتردد على ابيه في بعض الأحيان متنكراً للاطلاع على احواله وعلى اوضاع الساحة.

اما الشطر الثاني من تشرده فقد بدأ بعد القاء السلطة العباسية القبض على ابيه وكافة اقربائه، حيث انفصل عن اخيه محمد وخرج مـن بـلاد الحجاز والجزيرة ليجوب فارس وكرمان واليمن والشام والموصل وحتى بغداد وغير ذلك من المدن والبلدان الاسلامية<sup>(٢٢١)</sup>.

وروى ابن الاثير في الكامل<sup>(٢٢٢)</sup> ان ابراهيم كان في بغداد عندماالمنصور ببناء قنطرة الصراة العتيقة، فخرج ابراهيم مع الناس لينظر اليها، فوقعت عين المنصور عليه وكان يعرفه، الا انه ضاع منه في ذلك الازدحام، وجَدَّ المنصور في طلبه داخل بغداد وأغلق طرق الخروج منها ووضع الجواسيس والعيون عليها، وأصرّ على القاء القبض عليه. ووجد ابراهيم ان موقفه حرج للغاية ولو تأخّر في بغداد فلا بد من العثور على مخبئه واعتقاله. كما انّ طرق الخروج من بغداد مراقبة رقابة شديدة.

كان لابراهيم صديق يعتمد عليه يدعى سفيان بن حيان، فـبعثه الى الخليفة المنصور لتنفيذ الخطة المحفوفة بـالمخاطر، فأقـبل سـفيان الى الربيع فسأله ان يدخله على المنصور، فأدخله عليه، وكان المنصور يعرف علاقته بايراهيم، فما ان رآه حتى شتمه، فقال سفيان له: ـ يا امير المؤمنين، أنا أهل لما تقول، غير انني اتيتك تائباً ولك عندي كل ما تحب، وانا آتيك بابراهيم بن عبد الله. ثم تابع كلامه قائلاً:

ـ اني قد بلوتهم فلم اجد فيهم خيراً، فاكتب لي جوازاً ولغـلام مـعي يحملني على البريد الى البصرة ووجّه معي جنداً.

ولم تكد الارض تتسع للمنصور من الفـرح وأدرك انّ الفـريسة قـد وقعت في المصيدة. لهذا اسرع الى كتابة جواز له بـالخروج مـن بـغداد والانطلاق نحو البصرة دون ان يحق لأحد اعتراضه في الطريق. كما بعث معه مجموعة من الجنود واعطاه الف دينار ليستعين بها، فقال:

ـ لا حاجة لي فيها.

وأخذ منها ثلاثمائة دينار، وأقبل والجند معه فدخل البيت الذي كان ابراهيم مختفياً فيه، وكان على ابراهيم جبّة صوف وقباء كأقبية الغلمان، فصاح به سفيان، فوثب وجعل يأمره وينهاه.

وعندما وصلوا الى البصرة، راح يتخلص من الجنود الذين معه عـن طريق توزيعهم على ابواب بعض دور البصرة قائلاً لهم: ـ لا تبرحوا حتى آتيكم!

وبلغ الخبر سفيان بن معاوية امير البصرة، فطلب سفيان بسن حيان وصاحبه \_اي ابراهيم\_فلم يعثر لهما على خبر. وتوجه ابراهيم الى الاهواز واختفى عند الحسن بــن خُــبيب الى ان انقطع عنه الطلب في البصرة فقدم اليها ونزل في دار ابي فروة، فاتخذها مركزاً لدعوته.

واخذ يفتح من تلك الدار قنوات الاتصال بمن يثق بهم من شيعة أهل البيت داعيهم لمبايعة اخيه محمد النفس الزكية، فأقبل عـليه كـثير مـن فضلاء البصرة ووجوهها، واتسعت دائرة دعوته لتضمن كثيراً من فـتيان العرب وجماعة كبيرة من الفقهاء وأهل العلم حتى بلغ عدد المبايعين في المراحل الاولى اربعة آلاف شخص.

وعندما عظم نفوذه وتقوى امره انتقل الى دار اخرى تدعى دار ابــي مروان ليصبح اكثر قدرة على التحرك سيما وقد مال والي البصرة سفيان بن معاوية اليه.

وفيما كان ابراهيم يواصل عمله بدأب ويستقطب الانصار والموالين، ويزداد التفاف الناس حوله، وصل اليه كتاب من اخيه يخبره فيه عن اعلانه للثورة. فوجم ابراهيم لذلك الخبر واغتم لانه كان يدرك أن الدعوة لم تنضج بعد والظروف لم تكن مساعدة عملى اعملان الثورة، وكمان المفروض ان يكون هناك تنسيق بينهما وتشاور قبل الاقدام على خطوة خطيرة من هذا النوع.

وحاول انصاره تخفيف وطء الامر عليه فقالوا له:

ــ قد اجتمع لك امرك، فتخرج الى السجن فتكسره من الليل، فتصبح وقد اجتمع لك عالم من الناس. ووجد ابراهيم نفسه مجبراً على الاستعجال في اعلان الثورة بالبصرة ولا مفرّ له سوى ذلك. فاعلن ثورته في اول شهر رمضان عـام ١٤٥ه. وصلى بأنصاره الصبح في الجامع، ثم قـصد دار الامـارة وبـها سـفيان متحصناً في جماعة. فطلب من ابراهيم الامان، فآمنه، فدخلوا الى الدار.

واستتبت الأمور لابراهيم في البصرة وفرض سيطرته عليها، وزحف نحوه جعفر بن سليمان بن علي واخوه محمد في ستمائة رجل، فأرسل اليهما ابراهيم رجلاً من اصحابه يدعى المضاء بن القاسم الجـزري في خمسين رجلاً فهزمهما. ونادى منادي ابراهيم: «لا يُتبع مهزوم ولا يُذفَّف على جريح».

ولما ترامت انباء ثورة ابراهيم والانتصارات التي حققها، اخذ الموالون لأهل البيت النبوي يتدفقون على البصرة من كل حدب وصوب، مما ارعب المنصور فأمر رجاله بملاحقة كل من يتوجه الى البصرة والقاء القبض عليه وقتله في الحال. فأخذوا يتخذون طرقاً ملتوية وشعاباً وعرة غير مسلوكة للوصول الى البصرة. وقام المنصور بنصب رؤوس الذين تم القاء القبض عليهم وقتلهم على الطرقات لاسيما عند الكوفة لارهاب الناس وتحذيرهم من مغبة الالتحاق بابراهيم.

وعندما استقرت الاوضاع في البصرة، بعث ابراهيم الى الاهواز قائداً من قواده يدعى المغيرة على رأس مجموعة قتالية تـتألف مـن مـائتي رجل. فخرج اليه عامل المنصور عليها ويدعى محمد بن الحـصين فـي اربعة آلاف رجل لم تكن لديهم الرغبة في القتال، فانهزم ابـن الحـصين

ودخل المغيرة الاهواز.

ثم بعث ابراهيم القوات الى فارس وواسط فأخضعهما، واخذ يحرز النجاح تلو النجاح والانتصار تلو الانتصار، واخذ يتطلع الى اليوم الذي يطوي فيه السجل العباسي الى الابد ويقتلع جذور الحكم العباسي الذي اخذ يترنح تحت ضربات مطرقة الثورة الابراهيمية، ويرى أخاه محمد وقد اسس الكيان العلوي ووضع الحجر الاساس لدولة علوية محمدية.

لكن تلك التطلعات لم تستمر طويلاً اذ اتاه نعي اخيه محمد قبل عيد الفطر بثلاثة ايام، فصعق للخبر، واستولت عليه الدهشة، وادرك ان عجلة الزمن لازالت تسير لغير صالحهم، فبكى أخاه كثيراً، وخرج بالناس يوم العيد والانكسار ظاهر على ملامح وجهه، فصلى بهم، واخبرهم بمقتل اخيه، ثم رثاه من على المنبر بأبيات شعرية حزينة. ثم القى خطبة قصيرة اكد فيها على هدف الثورة قائلاً: «اللهم انك تعلم أن محمداً انما خرج غاضباً لك ونفياً لهذه المسودة، وايثاراً لحقك، فارحمه واغفر له، واجعل الآخرة خير مرد له ومنقلب من الدنيا»<sup>(٢٢٣)</sup>.

واججت شهادة محمد الغضب والحماس في قلب ابراهيم فقرر ان يزحف نحو عاصمة المنصور ليقضي على دولته سيما وأنّ التقارير وصلت اليه مؤكدة على قلة ما مع المنصور من قوات، اذ فرق معظم جيشه في مختلف الامصار: فمع المهدي بالري ثلاثون الفاً، ومع محمد بن الاشعث بافريقية اربعون الفاً، والبقية الباقية مع عيسى بن موسى في المدينة (٢٢٤). وعندما عزم ابراهيم على المسير اشار عليه بعض اصحابه البصريين: «تقيم وترسل الجنود، فيكون اذا انهزم لك جند امددتهم بغيرهم فـخيف مكانك واتقاك عدوك وجبيتَ الاموال وثبَّتَ وطأتك» الا ان انصاره من أهل الكوفة الذين انضموا اليه، عارضوا هذا الرأي وقالوا:

«ان بالكوفة أقواماً لو رأوك ماتوا دونك، وانْ لم يـروك قـعدت بـهم اسباب شتى».

واستحسن محمد الرأي الاخير، فانطلق مع جيشه نحو الكوفة.

وعندما بلغ المنصور نبأ ثورة ابراهيم ارتعدت فارئصه لقلة ما معه من عسكر، فكتب فوراً الى عيسى بن موسى \_الذي اخـمد ثـورة النـفس الزكية ـ بالعودة على جناح السرعة. وكتب الى مسلم بن قتيبة فقدم عليه من الري فقال له: اعمد الى ابراهيم ولا يروّعنك جمعه. وكتب الى المهدي يأمره بانفاذ خزيمة بن حازم الى الاهواز.

وكانت اول مجابهة عسكرية بين القوات العباسية وقوات ابراهيم في مدينة الاهواز، حيث زحف تـحوها خـزيمة فـي اربـعة آلاف فـارس واستطاع بعد حرب ضارية ان يسـتولي عـليها، فـانسحب المـغيرة الى البصرة مفضلاً الالتحاق بابراهيم.

وعندما وصل عيسى بن موسى قادماً مـن المـدينة امـره المـنصور بالخروج لقتال ابراهيم بن عبد الله فوراً ودون تريّث وقال لأحد خاصته بعد خروج عيسى للقتال:

«انّ ابراهيم قد عرف وعورة جــانبي، وصـعوبة نــاصيتي، وخشــونة

قرني، وانما جرّاً، على المسير الي من البصرة اجتماع هذه الكور المطلة على عسكر أمير المؤمنين وأهل السواد معه على الخلاف والمعصية. وقد رميت على كل كورة بحجرها، وكل ناحية بسهمها، ووجهت اليهم الشهم النجد الميمون المظفر عيسى بن موسى، في كثرة من العدد والعدة»<sup>(٢٢٥)</sup>. وخرج عيسى على رأس جيش عدته ١٥ الف مقاتل وعلى مقدمته

وسرج فيشلى على راش جيس عديد ١٠ الف مقانل وعلى مقدمة حميد بن قحطبة في ثلاثة آلاف. وخرج المنصور مودعاً ذلك الجـيش ومحاولاً ان ينفخ فيه روح العزيمة.

ولما سار ابراهيم عن البصرة خرج ليلاً متنكراً ليطلع عـلى أوضـاع جيشه الذي التحق به الكثير من اصحاب الطمع والغنائم، فسمع اصوات الطنابير فقال: ما اطمع في نصر عسكر فيه مثل هذا، ثم انشد بلوعة:

امـــور لو يــدبّرها حـليم اذاً لنّهى وهيَّبَ مـا اسـتطاعا ومعصية الشـقيق عـليك مـما يــزيدك مــرة مـن اسـتماعا وخير الأمر ما اسـتقبلت مـنه وليس بأنْ تَــــتبَّعَهُ اتـــباعا ولكـــن الاديــم إذا تــفرّى بِـليَّ وتـعيّباً غـلب الصـناعا فعلم قومه انه نادم على مسيره.

وكان اللقاء بين الجيشين العباسي والعلوي في منطقة باخمرى (باخمرا) التي تبعد عن الكوفة ١٦ فرسخاً، ونشب قتال ضار بين العسكرين ابلى فيه جنود ابراهيم بلاءً حسناً، فانهزم حميد بن قحطبة مع جنوده، فاعترضهم عيسى بن موسى يناشدهم الثبات، الا انّ احداً لم يصغ لقوله، ولم يبق معه الّا نفر يسير. وبينما اخذت الهزيمة المرة تتجسد أمام عيني عسيسى، وفسما كمان ابراهيم يعيش أحلام النصر، وإذا بقوة عباسية يقودها جعفر ومحمد ابنا سليمان بن علي تهاجم قوات ابراهيم من الخلف، فموقع الارتمباك في قوات ابراهيم. وعندما شاهدت قوات عيسى المنهزمة ذلك كرّت راجعة فوقع جنود ابراهيم في كماشة الجيش العباسي.

وثبت ابراهيم في نفر من اصحابه يبلغون سـتمائة وقـيل اربـعمائة. واصاب ابراهيم سهم عاثر فوقع في حلقه، فهوى الى الارض وهو يقول: «وكان أمر الله قدراً مقدوراً<sup>(٢٢٦)</sup>، اردنا امراً وأراد الله غيره».

واجتمع عليه اصحابه وخاصته يحمونه ويقاتلون دونه، فقال حميد بن قحطبة لأصحابه: «شدّوا على تلك الجماعة حتى تزيلوهم عن موضعهم وتعلموا ما اجتمعوا عليه»، فشدوا عليهم فقاتلوهم أشدّ قـتال حـتى افرجوهم عن ابراهيم، وخلصوا اليه وحزّوا رأسه، فكان استشهاده في الخامس والعشرين من ذي القعدة سنة ١٤٥هه وكان عمره ٤٨ عاماً. وهو الذي اشار اليه دعبل الخزاعي في قصيدته التي القاها بين يـدي الامـام الرضاطليَّافِ ونالت استحسانه: وقبر بباخمرى لدى الغرباتِ.

وهكذا قدم هذا العلوي الثائر الآخر نفسه قرباناً الى الله ليروي بدمه شجرة الإسلام الوارفة الظلال التي لا يمكن للاعداء مهما تأجج الحقد في صدورهم ان يميتوها ما دامت هناك دماء طاهرة تسقيها ونفوس ابية تدافع عنها<sup>(٢٢٧)</sup>.

وذكر المسعودي(٢٢٨) ان عبد الله بن الحسن كان لا زال حياً مع اربعة

من آل الحسن عندما استشهد ابراهيم واخوه محمد، في حين مات كـل ذلك العدد الكبير من العلويين الذين حبسهم المنصور فـي سـجن ابـن هبيرة. وامر المنصور حاجبه الربيع بن يونس ان يحمل رأس ابراهيم الى ابيه في سجنه تشفياً به وتعذيباً له. وعندما رُمي بالرأس داخل الزنزانـة كان عبد الله يصلي، فقال له اخوه ادريس: اسرع في صلاتك يا ابا محمد. وعندما انهى صلاته اخذ الرأس فوضعه في حجره وخاطبه:

«اهلاً وسهلاً يا ابا القاسم، والله لقد كنت من الذين قال الله عزّ وجل فيهم: ﴿الذين يوفون بعهد الله ولا ينقضون الميثاق، والذين يصلون ما أمر الله به ان يوصل﴾ <sup>(٢٢٩)</sup>.

ثم التفت الى الربيع وقال له:

«قل لصاحبك \_اي المنصور ـ قد مضى من بؤسنا أيام ومن نـعيمك ايام. والملتقى يوم القيامة».

قال الربيع: فما رأيت المنصور قط اشد إنكساراً منه في الوقت الذي بلغته فيه هذه الرسالة.

# ٢\_مواقف الامام من المهدي والهادي

توجه المنصور الى الديار المقدسة في عام ١٥٨ه. تحت ستار الحج، لكنه كان يسعى مثل حجه السابق لتوجيه ضربة اخرى الى البيت العلوي واطفاء جذوة الحقد التي تستعر في قلبه على هذا البيت، لا سيما الامام موسى بن جعفر عليمًا الذي كان المنصور يخطط لتصفيته والتخلص منه موسى بن جعفر عليمًا الذي كان المنصور مثل آل الحسن والذين كان بعد أن قضى على الفروع العلوية الاخرى مثل آل الحسن والذين كان وجودهم يمثّل دعماً وتعزيزاً لموقع الامام الكاظم عليمًا، اما وقد بقي الامام اشبه بالوحيد، فلماذا لا ينفرد به ويوجّه له الضربة النسهائية التي تقتلع الحصن العلوي الاكبر والزعيم الهاشمي الذي تخفق له افئدة الأمة والامام المحمدي الذي يمثل تحدياً قائماً مستمراً لسلطته.

ولم تكن الأمور دائماً في قبضة الطغاة ولا الأوضاع تسير لصالحهم كل حين، فهناك التقديرات الالهية والمشيئة الربانية التـي تـتصدى لهـم وتعترض سبيلهم وتنسف كل احلامهم ومخططاتهم. فأبى الله إلّا ان ينفّذ ارادته ولا يسمح للمنصور بتحقيق اهدافه ونواياه الخبيثة هذه المرة. وعلى هذا الصعيد ذكر علي بن حمزة قائلاً: سمعت ابا الحسن موسى عليّكام يقول: \_ لا والله، لا يرى ابو جعفر بيت الله ابداً.

فقدمت الكوفة فأخبرت اصحابنا بذلك، فلم نلبث ان خرج المنصور،

فلما بلغ الكوفة، قال لي اصحابنا في ذلك، فقلت: ـ لا والله لا يرى بيت الله ابدأ. فلما صار الى البستان اجتمعوا الى أيضاً فقالوا: ـ بقى بعد هذا شيء؟! فقلت لهم: ـ لا والله لا يري بيت الله ابداً. فلما نزلنا بئر ميمون (بالقرب من مكة) اتيت ابا الحسن فوجدته في المحراب قد سجد فأطال السجود، ثم رفع رأسه اليّ وقال: \_اخرج فانظر ما يقول الناس؟ فخرجت فسمعت الواعية على ابي جعفر. فرجعت فأخبرته فقال: \_الله اکبر، ما کان لیری بیت الله ابداً<sup>(۲۳۰)</sup>. وكانت وفاته في ٦ ذي الحجة من عام ١٥٨ه وعمره ٦٤ عاماً. وكان المفروض ان يلي عيسي بن موسى الخلافة بعد المنصور لانه كان ولياً للعهد منذ أيام السفاح حيث اوصى بالخلافة له بعد المنصور، غير ان الاخير كره ان يخلفه عيسي واراد ان تكون الخلافة لابنه محمد المهدي. وحاول انتزاع التنازل من عيسي عن ولاية العهد بالطرق السلمية ولكنه ابي ان يتنازل عن حقّه، مما اوغر صدره عليه وأخذ يخطط للانتقام منه وتصفيته جسدياً. وقد علمنا من قبل كيف كان المنصور يزجّــه فــي المعارك والحروب عسى ان يُقتل فيها ويتخلص منه بتلك الطريقة، لهذا كان يقول عندما بعثه الى قــتال النــفس الزكــية: «لا ابــالي ايــهما قــتل صاحبه»<sup>(٢٣١)</sup>.

وعندما نجا عيسى من تلك المعارك، فكّر المنصور بشكل جدي في التخلص منه، فأمر ان يُسقى السم. وعندما وجد عيسى الماء في بطنه، استأذن في العودة الى بيته بالكوفة، فاذن له فـمرض مـن ذلك واشـتد مرضه، ثم عوفي بعد ذلك<sup>(٢٣٢)</sup>.

وقام المنصور بعزل عيسى عن ولاية الكوفة التي وليها مدة ١٣ عاماً، واستعمل بدلاً منه محمد بن سليمان بن علي واوكل اليه مهمة الاستهانة به والنيل منه وإلحاق الاهانات في محاولة لاركاعه واجباره على التنازل عن ولاية العهد. كما أمر المنصور الجنود ان يسمعوه ما يكره ويستهينوا به حتى انه شكا ذلك الى المنصور فأجابه:

ـ يا ابن اخي، اني والله اخافهم عليك وعلى نفسي، فانهم يحبون هذا الفتي ـاي المهدي ـ فلو قدّمته بين يديك لكفوا<sup>(٢٣٣)</sup>.

فلما رأى ذلك ابوه عيسى بن موسى، خاف على ولده، فقال للمنصور:

ــوالله يا أمير المؤمنين ما كنت اظن أن الامر يبلغ مــنك هــذا كــله! فاكفف عنه، فها أنا ذا اشهدك ان نسائي طوالق، ومماليكي احرار، ومــا املك في سبيل الله، تــصرف ذلك فــي مــن رأيت! وهــذه يــدي بــالبيعة

للمهدي!<sup>(۲۳٤)</sup>.

وقيل ان ثلاثين شخصاً من جلاوزة المنصور شهدوا امام النــاس أنّ عيسى قد خلع نفسه وبايع للمهدي دون علم من عيسى الذي سارع الى إنكار ذلك، الّا انّ احداً لم يسمع منه<sup>(٢٣٥)</sup>.

ويهذه الطريقة مهد المنصور الطريق لولده المهدي، كـي يـخلفه فـي السلطة، ويحكم رقاب المسـلمين دون ان يكـون للـمسلمين رأي فـي حاكمهم الجديد، وليس عليهم سوى الاذعان والخنوع.

## مجئ المهدي

تولى محمد المهدي الخلافة بعد وفاة ابيه مباشرة، ورغم ما قيل من انه حاول ان لا ينهج نهج ابيه ولا يتعامل مع الناس بلغة البطش والارهاب التي كان ابوه لا يعرف غيرها، الا انه لم يتخلص نهائياً من تلك السياسة لاسيما مع العلويين مثلما سيمر علينا ذلك، كما انه كان محباً الى اللهو ومغرماً بالجواري ومولعاً بالصيد، ولا يتردد في شرب الخمر اعتقاداً منه انها ليست من المحرمات، كما سيتضح لنا ذلك في المناقشة التي جرت بينه وبين الامام الكاظم بهذا الشأن.

وعندما يكون زعيم المسلمين منهمكاً في اللهو والنساء والصيد، فهل بامكانه ان يهتم بامور المسلمين، وهل تتوفر لديه الفرصة لتحقيق العدل واشاعته كما يحاول البعض ان يعطي انطباعاً عن عهد المهدي. وسنكتفي بايراد بعض ما ذكره المؤرخون حول المهدي ضمن دائرة ما اشرنا اليه اعلاه، ليتبين لنا ما هي اهتمامات هذا الحاكم العباسي الجديد وهل يمكن لحاكم بهذا المستوى ان يكون حاكـماً اسـلامياً أو قـادراً عـلى تـلبية طموحات الامة؟

\* دخل المهدي بعض دوره يوماً فإذا جارية له نصرانية، وإذا جيبها واسع، وقد انكشف عما بين ثدييها، وإذا صليب من ذهب معلّق في ذلك الموضع، فاستحسنه، فمدّ يده اليه فجذبه، فأخذه، فولولت الجارية على الصليب، فقال المهدي في ذلك

يوم نــازعتها الصـليب فــقالت ويح نفسي امــا تُــحلَّ الصـليبا وأرسل الى بعض الشعراء فأجازه<sup>(٢٣٦)</sup>، وأمر به فــغني فــيه، وكــان معجباً بهذا الصوت!<sup>(٢٣٧)</sup>.

\* نظر المهدي الى جارية له عليها تاج فيه نرجس من ذهب وفضة فاستحسنه، فقال:

يا حبذا النرجس في التاج فارتج عليه ولم يستطع تتمته، فقال: من بالحضرة؟ فقالوا: - عبد الله بن ملك. فدعاه، فقال له: - اني رأيت جارية لي فاستحسنت تاجاً عليها فقلت: يا حبذا النرجس في التاج، فهل تستطيع ان تزيد عليه؟

فقال عبد الله: ـ نعم، ولكن دعني اخرج فافكر. فقال له المهدى: \_ شأنك. فخرج وأرسل الى مؤدب لولده، فسأله اجازته، فقال المؤدب مكملاً ذلك الصدر: على جبينٍ لاح كالعاج ثم اتمها ابياتاً اربعة. فأرسل عبد الله تلك الابيات الى المهدي، فبعث اليه المهدي بأربعين الف درهم، فأعطى المؤدب منها اربعة آلاف وأخذ الباقي لنفسه (٢٣٨). \* قال احمد بن موسى بن مضر: انشدني المهدي في جارية له تدعى «حسنة»): أرى مـــاءً وبي عـــطش شــديد ولكـــــن لا ســـبيل الى الورود امــــا يكــــفيك انكِ تمـــلكيني وانّ النــــاس كــــلهم عــــبيدي وانكِ لو قــــطعتِ يـــدي ورجـــلى لقلتُ من الرضا احسنتِ زيدي (٢٣٩)

» وذكر علي بن محمد عن ابيه: رأيت المهدي وقد دخل البصرة من قبل سكة قريش، فرأيته يسير والبانوقة ابنته بين يديه، بينه وبين صاحب

ـ نعم زعمت انك أحد قواد المهدي. قال المهدي: \_ فلست كذلك. قال: \_ فمن انت؟ قال المهدى: ـ أمير المؤمنين نفسه! فأخذ الاعرابي ركوته فوكاها، فقال له المهدي: \_ اسقنا ! قال الاعرابي: ـ لا والله لا تشرب منها جرعة فما فوقها... سقيتك قدحاً فزعمت انك من خدم الخاصة فاحتملناها لك، ثم سقيناك آخر فزعمت انك أحد قواد المهدي فاحتملناها لك، ثم سقيناك الثالث فزعمت انك امير المؤمنين، ولا والله ما آمن ان اسقيك الرابع فتقول انك رسول الله (٢٤١)!

### موقفه من العلويين

رغم ما قيل من ان المهدي اتخذ سياسة تختلف عـن سـياسة ابـيه المنصور حيال العلويين، وانه حاول ممارسة اللين والتسامح معهم، وأعاد ما صادره ابوه من اموال بعضهم مثل اموال الامـام الصـادق علىكلا التـي اعادها الى ابنه الامام الكاظم علىكلا، الا انّ تلك السياسة كـانت سـياسة مؤقتة أراد من خلالها ان يثبّت موقعه، ويكسب ودّ العلويين، عسـى ان يتفادى بتلك الطريقة ثورات محتملة لهم عليه، قد لا يقوى على التصدي لها، سيما وانه يفقد دهاء ابيه وحزمه.

فالمهدي في الحقيقة لا يختلف عن ابيه في ما يضمره من عداء لأهل البيت لليلام، بل وكانت الرسالة الاولى التي وجهها اليه ابـوه بـعد مـوته مباشرة هي تلك الخزانة الكبيرة التي كانت مملوءة بقتلى الطالبيين بـين اطفال ورجال وشباب وشيوخ، والتي اطلع عليها المهدي لأول مرة بعيد وفاة ابيه بناء على وصية منه<sup>(٢٤٢)</sup>، وسبق ان اشرنا الى ذلك في فـصل سابق.

والذي يؤكد على اضطرام العداء في قلب المهدي على العلويين، تشجيعه للشعراء الذين كانوا ينالون من أهل البيت. فلو كان المهدي قد اتخذ سياسة ودية من العلويين وفتح صفحة جديدة من العلاقة معهم قائمة على الصدق والاخلاص، لما تجرأ شعراء مثل بشار بن برد ومروان بن ابي حفصة على النيل من العلويين وغمطهم حقهم. فعندما يفرغ بشار من قصيدته التي تحامل فيها على ابناء بنت محمد عَلَيْوَالَهُ والتي من ضمنها البيت التالى:

انّـــى يكـــون وليس ذاك بكــائن لبـــني البـــنات وراثـــة الاعــمام يهدي اليه المهدي سبعين الف درهم.

فلماذا هذا الكرم العباسي؟ أليس لكي يتشجّع الشعراء لذم أهل البيت ومدح العباسيين؟ أليس هذا تحريضاً ضد العلويين وثورة اعلامية عليهم؟ وموقفه من شعر ابن ابي حفصة هو الآخر دليل على موقف المهدي مترالة العدائي من آل الرسول عَلِيَعَوْلَهُ وابناء علي وفاطمة عليهَنِيْهِ.

فعندما خاطب مروان بن ابي حفصة العلويين بوقاحة: هل تطمعون من السماء نـجومها بأكـفكم أو تسـترون هـلالها؟ او تـدفعون مـقالة عـن ربكـم جـبريل بـلغها النـبي فـقالها شهدت مـن الانـفال آخـر آيـة بــتراثـهم، فأردتـم إبـطالها! تزاحف المهدي واخذه الفرح، تم أمر له بمائة الف درهم!

ومن الشخصيات العلوية التي تحركت بشكل علني ضد المهدي العباسي هو عيسى بن زيد بن علي بن الحسن بن علي بن ابي طالب، وعلي بن العباس بن الحسن بن الحسن بن علي بن ابي طالب، وقد ارادا من خلال ذلك التحرك الجهادي التأكيد على لا شرعية النظام العباسي من جهة وعلى الله امتداد لسياسة المنصور وموقفه المعادي للعلويين اصحاب الحق الشرعي من جهة اخرى.

وقد التحق عيسى بن زيد بثورة ابراهيم بن عبد الله في البصرة وانضم الى صفوفه، ثم التحق بالكوفة بعد فشل تلك الثورة واستشهاد زعـيمها ابراهيم. واتخذ من الكوفة مركزاً لنشاطه السياسي المناهض للعباسيين، لكنه كان نشاطاً سرياً محاطاً بالتكتم الشديد. وكان يتسلل بـين الفـينة والفينة الى الحجاز للاتصال بالعلويين هناك والتشاور مع الشـخصيات الشيعية المهمة.

وكان المنصور العباسي يدرك الخطر الذي كان يشكله عيسي بن زيد

على الدولة العباسية لهذا عبّر عن مخاوفه منه عندما اوصى ابنه المهدي قائلاً:

«يا بني اني قد جمعت لك من الاموال ما لم يجمعه خليفة قـبلي، وبنيت لك مـدينة لم يكـن فـي الإسـلام مـثلها، ولست اخـاف عـليك الارجلين: عيسى بن موسى، وعيسى بن زيد. فأما عيسى بن موسى فقد اعطاني من العهود والمواثيق ما قبلته، ووالله لو لم يكن الا ان يقول قولاً لما خفته عليك، فأخرجه من قلبك، واما عيسى بن زيـد، فأنـفق هـذه الاموال، واقتل هؤلاء الموالي، واهدم هذه المدينة، حتى تظفر به، ثم لا الومنك»<sup>(٢٤٣)</sup>.

وعلى ضوء تلك الوصية اولى المهدي العباسي قضية عيسى بن زيد اهمية كبيرة الاانه حاول ان يستميله بالاموال، فأرسل من ينقل اليه رغبة الخليفة بكسب ودّه ومنحه الاموال والجوائز، فقال عيسى: «لئسن ابـيتُ خــائفاً ليـلة واحـدة احبّ اليّ مـن جـميع مـا بـذل لي ومـن الدنـيا بأسرها»<sup>(١٤٤)</sup>.

وعندما يئس المهدي من استمالته، اصدر امراً الى والي الكوفة بضرورة مراقبة تحركاته ورصد كافة ما يقوم به من اعمال. وقد القى هذا الوالي القبض على بعض مؤيديه وبعثهم الى المهدي فزج بهم في السجن. وتصاعدت نشاطات عيسى بن زيد حتى قيل انّ عدد اصحابه وصل الى عشرة آلاف شخص، مما دفع بأحد ابرز الشخصيات الكوفية \_وهو الحسن بن صالح – الى الاعتراض عليه لعدم المبادرة الى اعلان التورة

قائلاً:

- ويحك اتكثر علي العدد، وانا بهم عارف، اما والله لو وجدت فيهم تلاثمائة رجل اعلم انهم يريدون الله عنز وجل، ويبذلون انفسهم له، ويصدقون للقاء عدوه في طاعته لخرجت قبل الصباح حتى أبلي عند الله عذراً في اعداء الله، واجري أمر المسلمين على سنته وسنة نبيه صلى الله عليه وآله، ولكن لا اعرف موضع ثقة يفي ببيعته لله عز وجل، ويثبت عند اللقاء (٢٤٥).

وتوفي عيسى بن زيد في عهد المهدي قبل ان يتمكن من اعلان الثورة التي كان يعدّ لها، وكتم انصاره خبر وفاته. وتحدث الحسن بـن صـالح الكوفي عن سبب ذلك بقوله: «لا يعلم موته أحد فيبلغ السلطان فيسره ذلك، ولكن دعوه بخوفه ووجله منه وأسفه عليه حتى يموت، ولا تسروه بوفاته فيأمن مكروهه»<sup>(٢٤٦)</sup>.

وكلام ابن صالح هذا يعبّر عن مدى هاجس الخوف الذي كان يعيشه المهدي من عيسى ومدى القلق الذي كان ينتابه منه.

اما الشخصية العلوية الاخرى التي برز تحركها في أيام المهدي فهو علي بن العباس، الذي اتخذ من العاصمة العباسية بغداد مركزاً لحـركته الثورية وربما هي المرة الاولى التي يـتحرك فـيها زعـيم عـلوي ضـد

العباسيين في عاصمتهم.

ودخل علي بن العباس الى بغداد بشكل سري وبدأ فيها دعوة سرية اخذ يتجاوب معها الشيعة المتواجدون هناك، والذين كانوا لا يجاهرون بولائهم لأهل البيت ويتكتمون على ذلك خوفاً من بطش العباسيين.

وتسربت اخبار هذه الحركة الى المهدي عن طريق بعض المندسين في صفوفها، وعلم بالمكان الذي يختفي فيه، فألقى القبض عليه ودعوته لازالت في المهد، ثم دس اليه السم وأطلق سراحه، فتفسخ لحمه ومات بعد ثلاثة أيام من وصوله الى المدينة<sup>(٢٤٧)</sup>.

### مع الامام الكاظم (ع)

كان المهدي على يقين انّ الخطر الاكبر الذي يتهدده، كان يتجسد في وجود الامام موسى بن جعفر عليه باعتباره خليفة الامام الصادق عليه في زعامة البيت العلوي وإمامة المسلمين، ولأنّ الحركات العلوية والثورات الطالبية انما تندلع بمباركة خفية منه. ولهذا حاول جاهداً انْ يتجنب في بداية الأمر اية مواجهة معه، فضلاً عن السعي لتحييده في المعركة المستمرة القائمة بينه وبين العلويين. فهل افلح المهدي العباسي في تحقيق ذلك؟ وهل استطاع ان يتحمل وجود الامام الكاظم زعيماً اسلامياً علوياً تشخص اليه الانظار وتخفق له الافندة، وقائداً رسالياً يأبى الخضوع للسياسة العباسية ويصرّ على نشر الإسلام بصورته النسقية الأصيلة؟ وكانت هناك في الحقيقة أربع مواجهات علنية بـين الاسـام الكـاظم والمهدي اتى المؤرخون على ذكرها. ونحن لا نشك في وجود مواقـف اخرى للامام الكاظم عليَّلاً اسدل عليها المؤرخون أستار إما خوفاً من السلطة أو بأمر منها. وهذه المواجهات أو المواقف هي:

\* كان المهدي لا يعتقد أو يحاول ان يبرر لنفسه انّ الخمر غير محرمة في القرآن، وقد رأينا من حكاية سابقة نقلناها عـن تـاريخ المسـعودي كيف كان يكرع الكأس بعد الكأس من النبيذ، ولهذا قال للامام الكاظم عند زيارته للمدينة:

> - ان الناس انما يعرفون النهي عنها ولا يعرفون التحريم لها! ومن الواضح انه يريد بالناس نفسه، فقال له الامام بحزم: - بل هي محرمة في كتاب الله عزّ وجل. ولم يقتنع المهدي بذلك، فقال: - في اي موضع هي محرمة في كتاب الله عزّ وجل؟ فقال له الامام:

قول الله عز وجل 
 انما حرم ربي الفواحش ما ظهر منها وما بلطن

 والاثم والبغي بغير الحق 
 (٢٤٨)

ثم اخذ الامام يفشر له مصطلحات هذه الآية الشريفة:

ـ فاما قوله «ما ظهر منها» يعني الزنا المعلن، ونصب الرايــات التــي كانت ترفعها الفواجر للفواحش في الجاهلية. واما قوله عز وجل «وما بطن»، يعني نكح الآباء، لأنّ الناس كانوا قبل ان يبعث النبي عَلَيْمُوْلَهُ اذا كان للرجل زوجة ومات عنها زوجها تزوجها ابنه من بعده اذا لم تكن امـه. فحرم الله عزّ وجل ذلك.

واما «الاثم» فانها الخمرة بعينها، وقد قال الله تبارك وتعالى في موضع آخر: ﴿ويسألونك عـن الخـمر والمـيسر قـل فـيهما اثـم كـبير ومـنافع للناس﴾<sup>(٢٤٩)</sup>، فاما الاثم في كتاب الله فهي الخمر والميسرة، واثمهما كبير كما قال الله عزّ وجل.

> وحينئذ لم يحر المهدي جواباً، لهذا لم يجد بداً من القول: ــ هذه والله فتوى هاشمية!<sup>(٢٥٠)</sup>.

\* اما المواجهة الثانية فكانت بين الامام والمهدي حول قضية «فدك».

وفدك في الاساس قرية بالحجاز تبعد عن المدينة مسافة يومين ثلاثة، وكانت في بادئ الامر ارضاً يهودية تسكنها طائفة من اليهود، وعـندما تعاظم شأن الإسلام في العالم الهجري السابع شعر سكانها بالذعر مـن هذه القوة الجديدة، فأهدوا هذه الارض نصفها أو كلها الى الرسول عَلَيْوَالَهُ.

واصبحت فدك ملكاً خاصاً للرسول ﷺ لانها لم تُفتح عنوة أو على يد قوة عسكرية، وقد أهداها الرسول ﷺ بعد فترة الى ابنته فـاطمة الزهراء لليظ فظلت تحت تصرفها حـتى وفـاة رسـول الله ﷺ. الا انّ الخليفة الاول انتزعها من الزهراء مدعياً انها من الموارد العـامة وليست ملكاً خاصاً للرسول.

هذه هي فدك كقضية تاريخية، لكنها في الحقيقة تحولت الى قـضية سياسية فأصبحت تعني حقّ أهل البيت المغتصب وولايتهم المستلبة، فلم تعد بعد إقصاء الامام علي عليًا عن خلافة المسلمين \_وهـو الوارث الشرعي للرسول \_ مجرد ارض زراعية أو بستان فيه عدد من الشجيرات، بل تحولت الى رمز لذلك الحق، ولافتة عريضة يرفعها العلويون تـعبيراً عما لحق بهم من ظلم وما عانوه من ويلات بـعد وفـاة الرسـول عَلَيْوَهُمُ ولاسيما في العصرين الاموي والعباسي.

ولهذا عندما أراد المهدي إعادة ما صادره ابوه من اموال العلويين، قرر ان يعيد فدكاً الى الامام الكاظم علي لا عتبارها حقاً مشروعاً من حقوقه. لهذا سأل الامام انْ يحدّها له، فانتهز الامام تلك الفرصة فأكد من خلال اجابته الرائعة على حقّ أئمة أهل البيت في امامة المسلمين وقيادتهم، فقال:

«حدّ منها جبل احد، وحدّ منها عريش مصر، وحدّ منها سيف البحر، وحدّ منها دومة الجندل».

وادرك المهدي انّ الامام يريد بفدك البلاد الاسلامية بأسرها وليست تلك الارض الزراعية القريبة من المدينة، وعلم انّ الامام يطالبه بحقّه في حكم هذه البلاد بشكل غير مباشر، لهذا قال المهدي متعجباً:

\_كل هذا؟ فأجابه الامام. \_نعم هذا كله<sup>(٢٥١)</sup>.

\* اما المواجهة الثالثة بين الامام للظلِّ والمهدي فكانت عندماالاخير تخريب الدور المحيطة بالمسجد الحرام. ورفض الناس ان يبيعوا بيوتهم، الا أنّ المهدي كان مصراً على ذلك، لهذا استفتى فقهاء عصره فقالوا: لا يجوز ادخال مكان مغصوب الى المسجد الحرام. واقترح عليه علي بن يقطين الذي كان يشايع أهل البيت، ان يستفتي الامام موسى بن جعفر عليُهُ.

وعندما بعث اليه مستفتياً، اجابه الامام قائلاً:

«إنَّ كانت الكعبة هي النازلة بالناس فالناس اولى بـبنائها، وإن كـان الناس هم النازلون بفناء الكعبة فالكعبة اولى بفنائها».

وهكذا اكد الامام في هذه الفتوى على حرمة الكعبة ومكانتها وضرورة اهتمام الناس بها وتكريمها واعمارها في كافة الاحوال. وعندئذ لم يجد الناس بدأً من اخلاء بيوتهم المحاذية للمسجد الحرام لتوسيع هذا المسجد عملاً منهم بفتوى الامام الكاظم وقناعتهم انّ فتواه منطبقة تماماً مع المنطق الاسلامي ولا سبيل لهم الى الاغضاء عينها، فيوافيقوا عيلى التعويضات<sup>(٢٥٢)</sup>.

\* اما المواجهة الرابعة والاخيرة فكانت مواجهة عنيفة وصارمة، فلم بعد يحتمل المهدي وجود الامام الكاظم عليه بعد أن ذاع صيته في الآفاق واصبح كعبة آمال العلماء وطلاب العلم، وبعد أن تعاظمت نشاطاته ذات المغزى السياسي، سيما وان جواسيس المهدي كانوا يكتبون ان الناس اخذوا ينضمون اليه سراً جماعات جماعات، والاموال تجبى اليه من كل مكان، مما ادخل الى قلبه الفزع، وادرك ان اباه كان على حقّ في ضربه للعلويين وتصفيته للامام الصادق عليه الفذا بعث الى واليه على المدينة بالقاء القبض عليه وحمله الى بغداد. وروى ابو خالد الزبالي في هذا الشأن قائلاً: قدم ابو الحسن (الامام الكاظم عليلاً) زبالة ومعه جماعة من اصحاب المهدي بعثهم في اشخاصه اليه، فأمرني بشراء حوائج له، ونظر الي وانا مغموم فقال: \_ يا ابا خالد، مالي اراك مغموماً؟ قلت: \_ هوذا تصير الى هذا الطاغية (اي المهدي) ولا آمنك منه. قال:

ـ ليس علي منه بأس. اذا كان يوم كذا فانتظرني في اول الليل<sup>(٢٥٣)</sup>. وزجّ المهدي بالامام الكاظم عليَّلاً في السجن كي يقطع عليه نشاطاته الفكرية والسياسية، واتصالاته بالكوادر التـي كـان يـرعاها ويـوجهها، وانفتاحه على الأمة واهتماماته الدائبة بها.

ولم يكن السجن بالنسبة للامام بالأمر الذي يستطيع ان ينال من عزمه وصموده وتصميمه على مواصلة النهج الذي سار فيه آباؤه من قبل، كما ان السجن ليس غريباً على الساعين الى الله والمنطلقين نحوه.

وقرر المهدي آخر المطاف ان يطلق سراح الامام شعوراً مــنه انــه لا يستطيع بهذه الطريقة ان يحقق اهدافه، لان ذلك سيؤجج نار الغضب عليه ويزيد من التصاق الأمة بامامها وانجذابها اليه، ويعري النظام العباسي امام الجماهير كنظام ارهابي غير اسلامي وقيل ان المـهدي ارسـل ليـلاً الى وزيره الفضل بن الربيع فجاء اليه مذعوراً، فقال له: عليّ الآن بموسى بن جعفر، فجاءه به، فعانقه وأجلسه الى جانبه وقال: يا ابا الحسن رأيتعلي بن ابي طالب لليَّلِا في النوم فقراً عليّ ﴿فهل عسيتم ان توليتم ان تفسدوا في الارض وتقطعوا ارحامكم﴾ <sup>(٢٥٤)</sup>.

ثم اطلق المهدي سراح الامام وسمح له بالعودة الى المدينة<sup>(٢٥٥)</sup>.

ونحن لا نستبعد ان يرى المهدي مثل ذلك التهديد في منامه، ولكن هناك احتمال أيضاً ان يكون المهدي قد بحث عن ذريعة يطلق بها سراح الامام، بعد ادراكه ان سجنه ليس في صالحه فضلاً عن عدم عثوره على وثيقة واضحة يدين بها الامام، لهذا افتعل مثل هذا المنام والذي أراد به أن يجني فوائد اخرى منها رؤيته للامام علي عليه في المنام وهذه مكرمة عظيمة، وتأكيده على انتسابه والعلويين الى نسب واحد، وهذا يعني أن لا ميزة للعلويين يمتازون بها على العباسيين. كما أراد بهذه الطريقة ان يكسب وذ باقي العلويين على اعتبار انه اطلق سراح الامام الكاظم عليه إحتراماً للامام علي عليه لامره!

ونعود مرة اخرى الى حديث ابي خالد الزبالي الذي اوردنا شطراً منه والذي بشره الامام انْ لا ضير عليه وان ينتظر خروجه في اليوم الفلاني. قال ابو خالد:

فما كانت لي همة الاّ احصاء الايام، حتى اذا كان ذلك اليوم، وافيتُ اول المَيل (ميل الشمس) فلم ار احداً حتى كادت الشمس تجب (تغيب)، فشككت، ونظرت بعد الى شخص قد اقبل فانتظرته فإذا هو ابو الحسن موسى على بغلة قد تقدم. فنظر اليّ فقال: ـ لا تشكنّ. فقلت: قد كان ذلك. ثم قال: ـ انّ لي عودة ولا اتخلص منهم<sup>(٢٥٦)</sup>.

موت المهدي

توفي المهدي العباسي في عام ١٦٩ ه وأختلف في سبب وفاته فقيل انه خرج كعادته للصيد فاقتحم به الفرس خربة فـدُقَّ ظـهره فـي بـاب الخربة فمات لساعته. وقيل بعثت جارية من جواري المهدي الى ضرة لها طعاماً فيه سم وهو قاعد في البستان، فدعا به فأكل منه ففرقت الجارية ان تقول انه مسموم.

وقيل انّ جاريته «حسنة» قد عمدت الى كمثراتين كبيرتين جعلتهما في صينية وسمت واحدة منهما وهي أحسنهما وأنضجهما في أسفلها وردت القمع فيها ووضعتها في أعلى الصينية، وأرسلت بهما الى جارية اخرى للمهدي كان يتخطاها، تريد قمتلها. ومرت الوصيفة الحاملة للكمثري من امام المهدي، فمدّ يده الى الكمثري المسمومة واكلها. فلما وصلت الى جوفه اخذ يصرخ، فلما سمعت حسنة الخبر، لطمت خدها واخذت تبكي وتقول: اردت ان انفرد بك فقتلتك! ورجعت حسنة وعلى قبتها المسوح، فقال ابو العتاهية في ذلك:

> رُحْنَ في الوشيّ وأصبحن عليهن المسوح كلّ نطّاح من الدهر له يوم نَطوح لستَ بالباقي ولو عمَّرت ما عمَّر نوح

فعلى نفسك نُحُ إن كنت لابدٌ تنوح<sup>(٢٥٧)</sup> وقال علي بن يقطين: كنا مع المهدي بماسبذان، فـقال لي يـوماً: اصبحت جائعاً فأتني بأرغفة ولحم بارد، ففعلت، فأكل ثم دخل البـهو ونام، وكنا نحن في الرواق، فانتبهنا لبكائه، فبادرنا اليه مسرعين، قال: وقف علي رجل لو كان في الف رجـل مـا خـفى عـليّ صـوته ولا

صورته، فقال: كأني بـهذا القـصر قـد بـاد اهـله وأوحش مــــنه رَبْــعُه ومــنازله وصار عميد القوم من بـعد بـهجةٍ ومُــلكٍ، الى قــبر عـليه جــنادله فــلم يــبق الا ذكــره وحـديثه تــنادي عـليه مُعوِلاتٍ حـلائله فما أتت على المهدي بعد رؤياه الا عشرة أيام حتى توفي <sup>(٢٥٨)</sup>.

الهادي واللهو

وتقلّد موسى الهادي بن المهدي السلطة بعد وفاة ابيه وذلك في الثالث والعشرين من المحرم عام ١٦٩ هوهو ابن اربع وعشرين سنة<sup>(٢٥٩)</sup>. وكان شاباً نزقاً طائشاً يميل الى اللعب واللهو، فضلاً عن قساوة قلبه، وشراسة اخلاقه، وشدة بطشه<sup>(٢٦٠)</sup>.

ولم يكن لديه ادنى اهتمام بشؤون المسلمين واصلاح امورهم، حيث كان يقضي معظم وقته في شرب الخمر ومعاشرة النساء، ومنادمة الندماء، والخوض في أحاديث فارغة والاصغاء للغناء الرخيص، وسماع الاشعار الماجنة. وكان المهدي قد ادرك انه اخطأ في انتخابه ولياً للعهد، لهذا فكر ان يصرف ولاية العهد عنه، الآ أنّ موته المفاجئ حال دون ذلك. كان اهتمام الهادي بالخمر وولعه بها يفوق كل اهتمام وولع آخر، ولهذا كان يعاقرها دائماً ويتلذذ بسماع الاغاني على ايقاع اقداحها، ويهمه سماع اخبارها وما يقال فيها، وهذا ما يتضح من الحكاية التالية: اسماع اخبارها وما يقال فيها، وهذا ما يتضح من الحكاية التالية: احظى الناس عنده. فوجده منبطحاً على فراشه وانّ عينيه حمراوان من السهر وشرب الليل. فقال له الهادي: فقال له الهادي:

خرج رجال من كنانة ينتجعون الخمر في الشام، فمات اخ لأحدهم، فجلسوا عند قبره يشربون، فقال احدهم: لا تُصصرًد هسامةً مسن شَسربها اسسقه الخسمر وإنْ كسان قَسبَر أسسق اوصالاً وهساماً وصدى قساسعاً يسقشع قشسع المسبتكر كسان حُرراً فهوى فسيمن هوى كسل عسود وفسنون مسنكسر فما كان من الهادي الا ان كتب له باربعين الف درهم (٢٦١). وكان الهادي مولعاً بالغناء ومحباً للمغنين ومقرباً لهم الى درجة كبيرة، حتى انه كان يقضي معهم لياليه طارباً على اصواتهم وألحانهم، غائصاً في نشوة الطرب والسكر. وكان يغدق عليهم بالاموال والصلات والخلع حتى

لشيدنا جدران بيوتنا من الذهب. وروى ابراهيم بن اسحاق الموصلي وكان مغنياً كأبيه: كنا يوماً عـند موسى الهادي وعنده ابن جامع، ومعاذ بن الطبيب. وكــان مــعاذ حــاذقاً بالأغاني عارفاً بأقدمها، فقال الهادي: ـ من أطربني منكم فله حكمه. فغناه ابن جامع غناء فلم يحركه، وفهمتُ غرضه في الاغاني، فقال: \_ هات يا ابراهيم. فغنيته: سليمي اجمعت بينا فأيبن تقولها اينا؟ فطرب حتى قام من مجلسه ورفع صوته وقال: - اعد! فعدتُ. فقال: ـ هذا غرضي فاحتكم، اي فاطلب! فقلت: - يا امير المؤمنين، حائط (بستان) عبد الملك وعينه الخرارة. فدارت عيناه في رأسه حتى صارتا كأنهما جمرتان، ثم قال: ـ يابن اللخناء، اردت ان تسمع العامة انك اطربتني وانــي حكــمتك فأقطعتك. اما والله لولا بادرة جهلك التي غلبت عـلى صـحيح عـقلك. لضربت الذي فيه عيناك.

ثم اطرق هنيهة فرأيت ملك الموت بيني وبينه ينتظر امره، ثـم دعـا ابراهيم الحراني، فقال له:

- خذ بيد هذا الجاهل فأدخله بيت المال فليأخذ من ما شاء<sup>(٢٦٢)</sup>.

وكان حب الهادي للغناء وجنونه ببعض الالحان يدفعانه لتبذير اموال المسلمين بهذه الصورة على هذا المطرب أو ذاك، وكأنّ تروة المسلمين ملكاً خاصاً له ينفقها على من يشاء من هؤلاء المنحرفين وعلى ما يشاء من نزواته وشهواته. بل لو افترضنا انها ملكه أييضاً، فيهل يحق له ان يبددها بهذه الصورة، ام انَّ للانفاق مسالكه واصوله؟.

وضمن هذا الاطار روى حكم الوادي قائلاً:

كان الهادي يشتهي من الغناء الوسط الذي يقل ترجيعه ولا يسبلغ ان يستخف به حداً.

واضاف هذا النديم: فبينما نحن ليبلة عنده، وعنده ابن جامع، والموصلي، والزبير بن دحمان، والغنوي، إذ دعا بثلاث بدور<sup>(٢٦٣)</sup>، وأمر بهن فوضعن في وسط المجلس، ثم ضمّ بعضهن الى بعض، وقال: - من غناني صوتاً في طريقي الذي اشتهيه، فهنّ له كلهن. وكان الهادي اذا كره شيئاً، لم يوقف عليه، وأعرض عنه. فغناه ابن جامع، فأعرض عنه، وغنّى القوم كلهم، فأقبل يعرض، حتى تغنيتُ فوافقت ما يشتهي، فصاح: - احسنت، احسنت، اسقوني. فشرب وطرب. فقمت فجلست على البدور، وعلمت اني قد حويتها... وشرب حتى بلغ حاجته على الصوت ونهض، فقال: ـ مروا ثلاثة من الفراشين يحملونها معه<sup>(٢٦٤)</sup>. وكان في مجلس الهادي جارية ماجنة تسقيه الخمر مع جلسائه، وقد دفعها ولع المهدي بـها واحـتضانه لهـا الى العـبث بـجلسائه ونـدمائه والاستهانة بهم والنـيل مـنهم حـتى انـها كـانت تـخاطب بـعضهم: يـا

ثورة فخ

جلفى (٢٦٥).

رغم ان الهادي العـباسي لم يـحكم سـوى ١٣ شـهراً، لكـنه عـامل العلويين معاملة في غاية القسوة والحقد، وآل على نفسه كجده المنصور ان يجتث جذورهم ولا يبقي منهم صغيراً أو كبيراً. اضف الى هذا كله انه لم يكن يخفي عداءه لأهل البيت بل كان يعبّر عن ذلك العـداء بشكـل صريح ويتهدد أهل البيت ويتوعدهم امام حاشيته وندمائه.

ولكي ينفّذ الهادي خطّته في القضاء على العلويين ولّى على المدينة رجلاً يدعى عمر بن عبد العزيز بن عبد الله بن عمر بن الخطاب، وكان يغلي حقداً على أهل البيت، ووجد فيه الهادي الرجل القادر على تنفيذ مخططه الجهنمي.

وبدأ الوالي الجديد وتطبيقاً لسياسة الهادي يـضطهد العـلويين ومـن يميل اليه، ويوجّه اليهم الاهانات كي يحطّ من قدرهم وينزل من شأنهم، وفرض عليهم نوعاً من الاقامة الجبرية داخل المدينة وعدم الاخــتلاط بغيرهم، واوجب عليهم ان يعلنوا عن تواجدهم في المدينة مــن خــلال الحضور بين يديه كل يوم.

وكانت اجراءات قاسية وشديدة لا تطاق ولم يكن لها اي مبرر، الا ان الوالي العباسي كان يشدد على تلك الاجراءات ويصر عليها لانها تنفيذ لاوامر الخليفة من جهة وتنفيس عن الحقد الذي يضطرم في قـلبه مـع الطالبيين من جهة اخرى.

ولم يكتف بتلك القيود الثقيلة والاهانات المتكررة، بل خطا خطوة فضيعة الى الامام فاتّهم الحسن بن محمد بن عبد الله بن الحسن، ومسلم بن جندب، وعمر بن سلام يشرب الخمر، فجلد الحسن ثمانين سوطاً وابن جندب ١٥ سوطاً وعمر بن سلام ٧ أسواط. ثم جعل في اعناقهم حبالاً وطيف بهم في شوارع المدينة وظهورهم مكشوفة!!<sup>(٢٦٦)</sup>.

ويتضح من هذا التصرف انّ العباسيين كانوا يهدفون إذلال العلويين واسقاطهم في أعين الناس من خلال اتهام أحد المنتمين اليـهم بشـرب الخمر، كما يريدون اثارتهم أيضاً وتحريضهم بهذه الطريقة الاستفزازيـة على القيام بردة فعل معاكسة كي يتخذوا منها ذريعة لتوجيه الضربة التي كان يريدها الهادي لهم.

ولا ندري لماذا لا تطال عقوبة شرب الخمر الهادي نـفسه وبـطانته والبيت العباسي الذي كان يتجاهر بذلك العمل المحرم في الاسلام؟

على اي حال فقد شعر البيت العلوي انّ الوالي العباسي تمادى فـي اضطهاده لهم وامتهانهم، وأنّ تلك الممارسة الوقحة والاهانة المتعمدة لا تعني شخصاً واحداً منهم وانما تسعني العسلويين بأسسرهم، لهسذا انسطلق الحسين بن علي بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن علي بن ابي طالب نحو والي المدينة واعترض عليه على سوء فعله ونفى عن العلويين تهمة شرب الخمر.

ولم تنفع تلك الخطوة في ردع الوالي العباسي عن غيّه، بل عهد الى مولى من الانصار يدعى ابو بكر بن عيسى الحائك مهمة تفقد العلويين في كل يوم والتأكد من عدم تغيّب احدهم.

وحدث ان غاب الحسن بن محمد يوماً، فطلب الحائك من الحسين بن علي ويحيى بن عبد الله ان يُحضراه على الفور وهـددهما بـالسجن. فغضب يحيى لذلك وحدثت مشادة بين الاثنين.

واستدعى والي المدينة الحسين بن علي ويحيى بن عـبد الله فأخـذ يوبخهما وينال من العلويين. وحاول الحسين تهدئة الوضع فـقال بـنبرة هادئة:

آخر قولك شرّ من اوله.
فأجابه الحسين:
معاذ الله، يأبى الله لي ذلك ومن أنا منه.
فقال الوالي بحنق:
أفأنا ادخلتك اليّ لتفاخرني وتؤذيني؟
وصاح يحيى بن عبد الله بغضب:
فما تريد منا؟
فأجاب الوالي:
اريد أن تأتياني بالحسن بن محمد!

ـ لا تقدر عليه، هو في بعض ما يكون في الناس، فابعث الى آل عمر بن الخطاب فاجمعهم كما جمعتنا ثم اعرضهم رجلاً رجلاً، فان لم تجد فيهم من قد غاب اكثر من غيبة الحسن عنك فقد انصفتنا.

وأعطى الوالي للحسين بن علي مهلة يوم وليلة حتى يحضر الحسن اليه، وأقسم ان يحرق دار الحسين ويضربه الف سوط ان لم يأت به اليه، كما اقسم ان يقتل الحسن اذا وقعت عينه عليه.

وخرج الحسين بن علي من عند الوالي ونار الثورة تضطرم في نفسه، وبعث الى الحسن من يخبره بما عزم عليه الوالي ويقترح عليه الهروب وطلب النجاة، الا ان الحسن كان يدرك انه إنْ لم يسلّم نـفسه الى والي المدينة عمر بن عبد العزيز العمري فانه سينتقم من الحسين بن علي، لهذا

قال له:

وكان الحسين بن علي من رجال بني هاشم وساداتـهم وفـضلائهم. ويتّسم بالورع والتقوى والعلم والكرم، وكسب بهذه الصفات محبةالمدينة وتقديرهم له. ومن كرمه انه باع داراً له بأربعين الف دينار، فوزّعها كلها على فقراء المدينة في نفس اليوم<sup>(٢٦٩)</sup>.

امه هي زينب بنت عبد الله بن الحسن، شقيقة محمد النفس الزكية، وشاهدت عن كثب ما جرى على ابيها واخوتها وآل الحسن عـلى يـد المنصور العـباسي، لهـذا كـانت تـندبهم وتـبكي عـليهم حـتى يـغشى عليها<sup>(٢٧٠)</sup>.

وشهدت دار الحسين في تلك الليلة اجتماع الشخصيات العلوية التي ادركت انّ هناك مؤامرة خطيرة تـتهدد البـيت العـلوي والاسـلام، وأنّ السلطة العباسية مصممة على توجيه ضربة قاصمة لهم، ولا بد من اتخاذ ما يلزم لمواجهة هذه المؤامرة، ومجابهة ذلك المخطط المشؤوم ولو كان ثمن تلك المجابهة غالياً. وما قيمة الحياة اذا كان يلفّها الذل ويحيط بها الامتهان؟ وهل يمكن للبيت العلوي ان يرضى بالذل ويـقبل بـالامتهان وتاريخه حافل بالعزّ والمفاخر والثورات لاسيما ثورة كربلاء التي فجّرها سبط الرسول عَلِيْوَالَهُ وابو الاحرار الامام الحسين عَلَيْكُمْ، والتـي اصـبحت مناراً خالداً يستضيّ بنوره الاباة والشامخون في كل حين؟

وتقرر في ذلك الاجتماع ان تنطلق ثورة علوية في فجر تلك الليلة. فالوضع خطير متفاقم، والظروف صعبة حرجة، ولابد من الاسراع بالثورة التي كانت فكرتها تراود الحسين بن علي منذ فترة طويلة.

وقبيل فجر يوم من أيام ذي القعدة عام ١٦٩ه، خرج يحيى بن عبد الله في مجموعة من العلويين وانـصارهم الى دار مـروان ـوكـانت دار الامارةـلالقاء القبض على الوالي عمر بن عبد العزيز، فلم يجدوه فيها، وكان قد اخفى نفسه بعدما علم باجتماع العلويين.

وتقدم العلويون جميعاً الى مسجد المدينة واخذت هـتافات «احـد، احد» المنطلقة من حناجرهم تدوي في فضاء المسجد النبوي الشريف. وبعد أن رُفع الأذان وأقيمت الصلاة، ارتقى الحسـين بـن عـلي المـنبر، فخطب في الناس خطاباً اكّد فيه على نهج تورته والمتمثل في العمل بسنة رسول الله عَلَيْنِوْلَهُ، فقال لهم:

«... أنا ابن رسول الله، على منبر رسول الله، وفي حرم رسول الله، ادعوكم الى سنّة رسول الله صلى الله عليه وآله. ايها الناس اتطلبون آثار رسول الله في الحجر والعود، وتتمسحون بذلك وتضيّعون بضعة منه؟...»<sup>(٢٧١)</sup>.

وعندما اقبل الناس يبايعونه قال لهم:

«ابايعكم على كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ، وعلى ان يُـطاع الله ولا يعصى، وادعوكم الى الرضا من آل محمد، وعلى ان يعمل فيكم بكتاب الله وسنّة نبيه ﷺ، والعدل في الرعية، والقسم بالسوية، وعلى ان تقيموا معنا، وتجاهدوا عدونا، فانْ نحن لكم وفيتم لنا، وانْ نحن لم نف لكم، فلا بيعة لنا عليكم» <sup>(٢٧٢)</sup>.

ونفهم من نصّ البيعة ان الحسين بن علي (رض)، لم يكن يدعو الى نفسه، وانما الى «الرضا من آل محمد»، حيث تؤكد الاحداث انه يريد به الامام موسى بن جعفر عليماً كما سنرى فيما بعد، لكنه كتم اسمه خوفاً عليه، لانّ مصير الثورة لا زال مجهولاً، سيما وانها قد اتسمت بالعجلة التي فرضتها الظروف.

وزحف نحو المسجد النبوي الشريف فوج من الجنود العباسيين يقيادة خالد البربري، واقتحموا أحد ابواب المسجد وهو باب جبرائيل، وقد شهروا سيوفهم ظانين انهم سيرعبون الشائرين بهذه الطريقة. واتجه البربري نحو الحسين وهو يصرخ: «قتلني الله إن لم اقتلك»، واعترضه يحيى بن عبد الله فضربه بالسيف على انفه فقطعه، وسال دمه على وجهه، ثم ضربه ادريس بن عبد الله بن الحسن فقتله. مما بعث الرعب في قلوب الجنود العباسيين فلاذوا جميعهم بالفرار<sup>(٢٧٣)</sup>.

وتزامنت ثورة الحسين مع قدوم مبارك التركي الى المدينة وكان يتولى إمارة الحج لذلك العام، وشعر بخطورة الموقف، فضلاً عن عدم رغبته في التدخل بتلك الاحداث. ولم يجد امامه من حييلة سوى ان يسعث الى الحسين قائلاً: اني والله ما احب أن تبتلي بي ولا ابتلي بك، فابعث الليلة الى نفر من اصحابك ولو عشرة يبيّتون عسكري حتى انهزم.

ونفّذ الحسين الخطة، فوجّه عشرة من اصحابه الى جـنود مـبارك، فتظاهروا بالهجوم عليهم وهم يصرخون ويهتفون، فانسحب مبارك مـن المدينة حاثاً الخطي نحو مكة المكرمة (٢٧٤).

وعندما استتبت الاوضاع فـي المـدينة، اسـتعدّ حسـين وأصـحابه للانطلاق نحو مكة واخضاعها، فخرج في الرابع والعشرين من ذي الحجة في ثلاثمائة من أهل بيته ومواليه، مستخلفاً على المدينة رجـلاً يـعتمد عليه يدعى دينار الخزاعي<sup>(٢٧٥)</sup>.

وما أن علم الهادي العباسي بثورة الحسين، حتى بـعث بكـتاب الى محمد بن سليمان يوعز اليه باخمادها دون ابطاء. وعسكـر مـحمد بـن سليمان في منطقة ذي طوى القريبة من مكة والتحق به موسى بن عيسى والعباس بن محمد بن سليمان في اصحابهما.

وقاد ميمنة ذلك الجيش العباسي الذي بلغ عدد افراده اربـعة آلاف فارس، محمد بن سليمان، فيما كان العباس بن محمد وموسى بن عيسى على الميسرة، ومعاذ بن مسلم على القلب. واقترب الجيش العباسي من الفئة العلوية القليلة في منطقة فخ التي تبعد فرسخاً واحداً عن مكة<sup>(٢٧٦)</sup>.

وانطلق النداء من الجيش العلوي الصغير مدوياً: يا معشر الناس، هذا الحسين بن رسول الله صلى الله عليه وآله وابن عمه يدعوكم الى كتاب الله وسنة رسول الله<sup>(٢٧٧)</sup>.

وكان الجيش العباسي المغرور بكثرة عدده، قد نـفخ الشـيطان فـي رأسه، فلم يسمع ذلك النداء المقدس، بل حمل على الثلّة المـؤمنة مـن جميع الجهات. وواجهت عصابة الايمان تلك الجموع الهائلة \_التي باعت دينها وضميرها للسلطان \_ بقلوب ملؤها الايمان، ونفوس متلهفة للـقاء الله، وسيوف تنقضّ كالصواعق على رؤوس العتاة الحاقدين على سلالة

الرسول.

ولكن ماذا بامكان ثلاثمائة ان يفعلوا أمام أربعة آلاف أو اكثر؟ فأخذ الجنود العلويون يتساقطون صرعى في ميدان الجهاد واحداً بعد الآخر رافضين الاستسلام ومصممين على الشهادة، ما دام فيها عزّة الدنيا وكرامة الآخرة، متأسين في ذلك بجدهم ابي عبد الله الحسين بن علي بن ابي طالب، وسقط الحسين بن علي شهيداً على تراب فخ بالضبط كما سقط من قبل الحسين بن علي شهيداً على تراب كربلاء، مؤكداً وحدة الثورة، ووحدة الصرخة، ووحدة الصمود، ووحدة الشهادة.

ولم تنطفئ فورة الحقد العباسي بمقتل اكثر من مائة علوي، بل احتزوا رؤسهم أيضاً بالضبط كما فعل الامويون بقتلى واقعة كربلاء، وتركوا جثثهم في العراء دون ان توارى حتى اكلتها الحيوانات الضارية والطيور الجارحة!<sup>(٢٧٨</sup> فيما وقع البعض اسيراً بيد القوات العباسية، وأقدم الجيش العباسي على قتل الاسرى العلويين، فقتلوا سليمان بن عبد الله بن العباسي على قتل الاسرى العلويين، فقتلوا سليمان بن محمد بن عبد المسن، وعبد الله بن اسحاق بن ابراهيم، والحسن بن محمد بن عبد الله منهم وألقى الأربعة الباقين في السجن.

ونجا بعض اصحاب الحسين عندما اختلطوا بالحجاج الوافدين على مكة، فلم يتمكن العباسيون من تمييزهم.

ولم يكتف العباسيون بذلك، بل احرقوا دور الحسين واهله وصادروا اموالهم وضياعهم وبساتينهم. وحملت رؤوس قتلى الفخ وزعيمهم الحسين بن علي الى الهادي بن المهدي، لكي يزداد تشفياً بهم ويؤكد من خلال ذلك مدى حـقده عـلى البيت العلوي الذي لا ذنب له سوى الانتماء الى علي عليًا ومحمد عَلَيْوَالُهُ واصراره على تطبيق الإسلام الأصيل.

وعندما بصر الهادي الرؤوس قال متمثلاً بشعر الشميذر الحارثي: بني عمنا لا تـنطقوا الشـعر بـعدما دفـنتم بـصحراء الغـميم القـوافـيا فـلسنا كـمن كـنتم تـصيبون نـيله فــنقبل ضــيماً أو نـحكم قـاضيا ولكنّ حكم السـيف فـينا مسـلّط بني عمنا اذا ما اصبح السيف راضيا وقد ساءني ما جرّت الحرب بـيننا بــني عـمنا لو كـان امـراً مـدانـيا فـإن قـلتم إنـا ظـلمنا فـلم نكـن ظلمنا ولكنْ قد اسأنا التقاضيا<sup>(٢٨٠)</sup>

ويحاول الهادي في هذه الابيات ان يذرف دموع التماسيح ويـخفّف من وطأة الجريمة النكراء التي ارتكبها بحق ابناء عمه كما يدعي وهـل كان جزاء بني العم ان يقتّلوا بهذه الصورة الرهيبة وتُحزّ رؤوسهم وتُحمل اليه كي تقرّ عيونه ويرقص قلبه؟!

وكانت وقعة فخ لطخة عار في جبين الدولة العباسية اذ تجسّد فيها الحقد الاسود، والجريمة المهولة، والاستبداد المقيت، والفرعونية المتجبرة. وكانت وسام شرف على كتف البيت العلوي يضاف الى اوسمة الشرف والكرامة التي تقلدها هذا البيت طوال مسيرته الحافلة بالجهاد والتضحية والثورة على الانحراف والطغيان والنفاق.

كما كانت «فخ» مأساة دامية وضربة عنيفة موجّهة الى آل ابي طالب حتى انّ الامام محمد الجوادعليَّلاٍ قال: «لم يكن لنا بعد الطـف مـصرع اعظم من فخ»<sup>(٢٨١)</sup>. وأثار شاعر أهل البيت دعبل الخزاعي في قصيدته التي القماها بمين يدي الامام على بن موسى الرضا على إلى هذه الواقعة في البيت التالي: فسلأبكين عــلى الحسـين بــعَوْلَةٍ وعــلى الحســن وعبسلي اببسن عباتكة الذي اثــووه ليس له كـفن تُــــركوا بــــفخ غُــدوةً فمي غمير منزلة الوطن كــــانوا كــرامـــاً قُـــتْلوا لا طـــائشين ولا جُــبُن غسميلوا الممذلة عمينهم غسل الثياب من الدرن هُــــدِي العــباد يــجدهم فلهم على الناس المنن<sup>(٢٨٢)</sup> وقيل أن محمد بن سليمان الذي اشترك في قتل ثوار فخ، استبد بـه الندم على فعلته وكان يردد وهو يحتضر البيت التالي: الاليت امــي لم تــلدني ولم أكــن لقيت حسيناً يوم فخّ ولا الحسن (٢٨٣)

موقف الامام من الثورة

سبق ان قلنا ان الائمة للمَنْكِلُمُ كانوا يؤيدون معظم الثورات العلوية التي تفجرت ضد السلاطين العباسيين، نظراً لما كانت تحمله هذه الثورات من مبادئ واضحة وأهداف محددة تتمثل في احياء الإسلام وتطبيقه عـلى كافة الاصعدة وفي جميع الشؤون.

ورأينا كيف ان أول كلمة قالها ثائر فخ للمسلمين هي: «انا ابن رسول الله، على منبر رسول الله، وفي حرم رسول الله، ادعوكم الى سنة رسول الله»<sup>(۲۸٤)</sup> كما كانت ببعته: «ابايعكم على كتاب الله وسنة رسول الله عَلَيْوَالله وعلى ان يطاع الله ولا يعصى»<sup>(۲۸۵)</sup>.

بعد هذا هل يمكن للامام الكاظم للَّثَلَّةِ انْ لا يؤيّد هذه الشورة أو لا يدعمها وهي ترفع الشعارات الاسلامية وتـدعو الى كـتاب الله وسـنة متزالة النبي عَلَيْوَالَهُ وهداية الناس نحو طاعة الله وصرفهم عن معاصيه؟

اضف الى ذلك ان زعيم ثورة فخ لم يكن يدعو الى نفسه، بل كان يدعو الى الرضا من آل محمد كما مرّ، ولم يكن يريد بذلك سوى الامام الكاظم عليَّلاً، ولهذا حاول الامام جاهداً أن لا يقدم للسلطة العباسية ما يدل على دعمه للثورة واسناده لها، خاصة وانه كان يدرك بالامكانات القليلة التي كان يملكها الثوار انها لن تحرز نصراً على الصعيد العسكري، لكنها على اي حال كان لابد منها لايقاظ الامة، والدفاع عن حرمةالبيت وما لحق بهم من امتهان واذلال، وتحذير السلطة العباسية من مغبة تكرار مثل ذلك التعامل المشين مع العلويين، فضلاً عن أنَّ الثورة ارادت ان تؤكد من خلال المبادئ التي طرحتها عملى انحراف السلطة العباسية ولا اسلاميتها رغم ما تتقنع به من اقنعة السلامية، لتحث الأمة وتحركها من يعمل بكتاب الله وسنة رسوله.

انطلاقاً من ذلك ندرك ان الامام الكاظم للخَيْلَةِ كان يقف خلف شورة فخ، وقد تجلى ذلك الوقوف عند قوله له حين ودعه: يا ابن عم انك مقتول فأجد الضراب، فانّ القوم فسّاق، يظهرون ايماناً ويسرون شركاً، وانــا لله وانا اليه راجعون، احتسبكم عند الله من عصبة<sup>(٢٨٦)</sup>.

كما أنّ الامام الكاظم للتَنْ عال فيه بعد استشهاده: «إنا لله وإنا اليه راجعون، مـضي والله مسـلماً صـالحاً صـوامـاً آمـراً بالمعروف، ناهياً عن المنكر، ما كان في أهل بيته مثله»<sup>(٢٨٧)</sup>. وهذه الشهادة القيّمة من فم الامام تؤكد على سلامة ايمان الحسين بن على، وصواب موقفه، ومبدئية ثورته، وحسن منقلبه. ويمكن ان تعكس أيضاً تأييد الامام لثورته ودعمه له. ولم يخف على الهادي العباسي ذلك الدعم، فقد قال فيه: «والله ما خرج حسين الا عن امره ولا اتّبع الا محبته لأنه صـاحب الوصية في أهل هذا البيت». ثم قال يتهدد الامام: «قتلني الله إنْ ابقيت عليه». وقيل انَّ ابا يوسف القاضي حاول ان يثني الهادي عن عزمه، فقال له: فقال الهادي وكأنه ادرك ماذا يريد ان يقول له: ـ قتلني الله إن عفوت عن موسى بن جعفر، ولولا سمعت من المهدي فيما اخبر به المنصور بما كان به جعفر (الصادق) من الفضل المبرز عن اهله في دينه وعلمه وفضله، وما بلغني عن السفاح فيه من تـقريظه وتفضيله لنبشت قبره وأحرقته بالنار إحراقاً!! فقال ابو يوسف: ـ نسائي طوالق، وأعتق جميع ما أملك من الرقيق، وأتصدق بجميع ما أملك من المال، وأحبس دوابي، وعليَّ المشي الى بيت الله الحرام إن كان مذهب موسى بن جعفر الخروج. إلا ذلك الكلام وإنْ هدًأ غضب الهادي ظاهرياً، الا انه قرر ان ينتقم من الامام الكاظم للجلا كما انتقم جدّه المنصور من الامام الصادق للجلا. وكتب علي بن يقطين ـوكان يخفي ولاءه للامام ـ الى الامام يخبره بالأمر ويحذره مما بيّت الهادي له. فلما وصله الكتاب اطلع أهل بـيته وشيعته عليه وقال لهم: \_ ما تشيرون في هذا؟ فقالوا:

ـــ نشير عليك اصلحك الله عليك وعلينا أن تباعد شخصك عن هــذا الجبار، وتغيّب نفسك دونه، فانه لا يؤمن شره وعاديته وغضمه، سيما وقد توعدك وايانا معك.

فتبسم الامام موسى عليَّالِم تم تمثّل البيت التالي: زعمت سخينة ان ستغلب ربَّـها فــــليغلبنّ مــــغالب الغــلّاب ثم اقبل على من حضره من مواليه وأهل بيته فقال: ــليفرغ روعكم، انه لا يرد أول كتاب من العراق الّا بموت موسى بن المهدي وهلاكه. فقالوا له:

- \_وما ذلك اصلحك الله؟
  - فقال الامام عليَّكْهِ:

ـ وحرمة هذا القبر \_اي قبر الرسول (ص) ـ قد مات في يومه هـذا.

والله ﴿ انه لحق مثل ما انكم تنطقون ﴾ (٢٨٨)، سأُخبركم بذلك:

«بينما أنا جالس في مصلاي بعد فراغي من ورودي وقـد تـنومت عيناي إذ سنح جدي رسول الله عَلَيُولَهُ في منامي، فشكوت اليه موسى بن المهدي، وذكرت ما جرى منه في أهل بيته، وانا مشفق من غوائله، فقال لي: لتطب نفسك يا موسى، فما جعل الله لموسى عليك سبيلاً، فبينما هو يحدثني اذ اخذ بيدي وقال لي: قد اهلك الله آنـفاً عـدوك فـليحسن لله شكرك».

ثم استقبل الامام القبلة ورفع يديه الى السماء يدعو: شكراً لله جلت عظمته...

وبعد أن انتهى من دعائه اقبل على اصحابه فقال: سمعت من ابي \_جعفر بن محمد ـ عن ابيه علي بن الحسين، عن ابيه، عن جـده امير المؤمنين عليك انه قد سمع رسول الله عَلَيْوَالله يقول: اعتر فوا بنعمة ربكم عز وجل وتوبوا اليه من جميع ذنوبكم، فان الله يحب الشاكرين من عباده. ثم قام اصحاب الامام الى الصلاة وتفرق القوم، فما اجتمعوا الا لقراءة الكتاب الوارد بموت موسى الهادي والبيعة لهارون الرشيد<sup>(٢٨٩)</sup>.

هلاك الهادى

استدعى الهادي ليلاً هر ثمة بن اعين، فحضر بين يديه وقد استبد به الذعر لأنه خشي ان يكون قد حانت نوبة الانتقام منه على عادة الخلفاء العباسيين. الا انه ما انْ مثل بين يديه حتى امره بالذهاب فوراً الى هارون وقتْله في الحال، لأنّ يحيى البرمكي كان يسعى لأخذ البيعة له واحلاله محل الهادي.

وحاول هرثمة ان يثنيه عن عزمه ويبيّن له خطورة مثل هذه الخطوة الحمقاء على اعتبار انّ هارون أخاه وولي عهده، ولا يشكل مع صغر سنّه اي خطورة عليه.

الا انّ الهادي اصرّ على رأيه وهدده بالقتل ان لم ينفّذ ما أمره به. ولم يكتف بذلك، بل امره أيضاً بالذهاب الى السجن العـباسي وقـتل كـافة السجناء من آل علي، ثم الانطلاق على رأس جيش الى الكوفة واحراق بيوتها على اهلها، لانهم كلهم اعداء لبني العباس، وانصار لآل ابي طالب.

وعاد هرثمة الى بيته في غاية القلق والاضطراب، وفكّر في استطاء جواده والانطلاق الى بلد مجهول في ذلك الليل الدامس. الا انه كان متعباً فغلبه النعاس ونام.

ولم يستيقظ الاعلى صوت أحد غلمانه وهو يقول له: انهض فالخليفة يدعوك!

وادرك حينئذ ان منيته قد حانت، وارتعدت فرائصه من شدة الخوف ثم اخذ يجر رجليه جراً قاصداً قصر الخليفة. وفيما وقف مـتردداً عـند الباب وقلبه يدق بعنف حتى سمع صوتاً نسائياً يقول: - هر ثمة تباً لك ادخل! كان ذلك الصوت صوت الخيزران ام الهادي. ولم يكد هر ثمة يصدق ما يسمع، فلماذا تكلمه الخيزران؟ وقبل ان يفكر في سبب ذلك، واصلت كلامها قائلة: - احضرتك لأمر خطير! وبعد أن دخل هرثمة وقد ازدادت حيرته قالت له: - لقد توفي الهادي، وها انّ الله انقذك والمسلمين من يده. ثم ازاحت الستار فرأى الهادي وقد اغمض عينيه الى الابد.

فشعر بأنّ الارض لا تكاد تسعه من الفرح، لكنه كتم فـرحـه حـياءً وتأدباً، ونظر الى الخيزران نظرة استفهام ودهشة. فأخبرته انها سمعت من خلف الستار ما اصدره اليه الهادي من أمر في قتل هارون، وكانت تحب هارون كثيراً، لهذا ذهبت اليه مستعطفة باكية تطلب منه ان ينصرف عن هذا الامر الخطير، الا انه لم يأبه لها، ولم يعمل برأيها كعادته في كل مرة.

وتستمر الخيزران في حديثها قائلة: ثم هجع ساعة، لكنه لم يلبث ان انتفض من نومه وهو يسعل سعالاً شديداً وقد ضاق عليه نفسه. وناولته جرعة من الماء، غير ان الماء قد وضع حداً لحياته<sup>(٢٩٠)</sup>.

وأورد بعض المؤرخين انّ الخيزران، امرت جواريها بـخنق الهـادي وهو نائم خوفاً منه على هارون الرشيد الذي كانت تحبه كثيراً<sup>(٢٩١)</sup>.

٣ ـ المواجهة بين الامام الكاظم ﷺ وهارون

## هارون المترف

اعتلى هارون الرشيد العرش العباسي صبيحة الليلة التي مــات فــيها اخوه الهادي وذلك في ١٨ ربيع الأول سنة ١٧٠ ه. وكان يبلغ من العمر ٢١ عاماً. واستمر عهده ٢٣ عاماً<sup>(٢٩٢)</sup>.

وقلّد يحيى بن خالد البرمكي الوزارة وقال له: «لقد قلدتك أمر الرعية وأخرجته من عنقي إليك فاحكم في ذلك بما ترى من الصواب واستعمل من رأيت واعزل من رأيت وامض الأمور عـلى مـاترى». ودفـع اليـه خاتمه.

وكانت امه الخيزران هي الناظرة في الامور، وكان يحيى يعرض عليها ويصدر عن رأيها<sup>(٢٩٣)</sup>.

وحاول هارون وبايحاء من وزيره ومربيه يحيى البرمكي ان يحافظ على الستار الديني الذي تستّر به باقي الخـلفاء العـباسيين، فـي حـين انصرف ما وراء ذلك الستار الى اشباع غريزة الشباب غير المهذَّبة لديه بأنواع اللذائذ واطلاق العنان للشهوات الجامحة.

فكان خليفة المسلمين يسهر الليالي بين المغنين والمطربات فيسكر على اقداح الراح ويغفو على ايقاع الموسيقى ويطرب عـلى الاصـوات

الناعمة.

وأخذ شعراء البلاط يغنون للخمرة التي كان يمعشقها، فيقولون دون حياء أو خجل: فان قالوا حرام قل حرام ولكن اللذاذة في الحرام أو: ألا فاسقني خمراً وقل لي هي الخمر ولا تســقني ســرأ اذا امكـن الجـهر أو : لا تـــــلمنى فــــانّ اللــوم اغــراء وداوني بـالتي كـانت هـى الداء<sup>(٢٩٤)</sup> وهكذا اباح الخليفة لنفسه ولحاشيته والشلّة المعشعشة في بـلاطه تحليل ما حرم الله تعالى، بل واعطى الضوء الاخضر للشعراء المتحللين لكي يعلنوا بكل صراحة وصلافة أنَّ اللذة في الحرام! وحدَّث ابراهيم الموصلي قائلاً: جمع الرشيد ذات يوم المغنين، فلم يبق أحد من الرؤساء الا حيضر وكنت فيهم، وحضر معنا مسكين المدني ويعرف بأبي صدقة، وكان يوقع بالقضيب، مطبوعاً حاذقاً، فاقترح الرشيد \_وقد عمل فيه النبيذ\_ صـوتاً فأمر صاحب الستارة ابن جامع ان يغنيه، ففعل فلم يطرب عليه، ثم فعل مثل ذلك بجماعة ممن حضر، فلم يحرك منه احد، فقال صاحب الستارة لمسكين المدني: يأمرك أمير المؤمنين ان كنت تحسن هذا الصوت فغنَّه.

فاندفع فغنّاه، فأمسكنا جميعاً مـتعجبين مـن جـرأة مـثله عـلى الغـناء بحضرتنا في صوت قد قصرنا فيه عن مراد الخليفة. فلما فرغ منه سمعت الرشيد يقول: يا مسكين اعده، فأعاده بقوة ونشاط، فقال الرشيد: احسنت وأجملت، ثم أمر له بأربعة آلاف دينار<sup>(٢٩٥)</sup>.

فالخليفة لم يكن يبحث عن مشاكل المسلمين ولم يكن يعنيه ان يجد حلاً لتلك المشاكل، انما كان يبحث عن اللحن الذي يـحركه ويـطربه، ويجمع اشهر المغنين لكي يجد بينهم من يجيد ذلك اللحن! كما حدّث اسحاق بن ابراهيم الموصلي قائلاً:

بينما أنا ذات ليلة عند الرشيد اغنيه، اذ طرب لغنائي وقال: لا تبرح، ولم ازل اغنيه حتى نام<sup>(٢٩٦)</sup>.

ويغفو الرشيد على الغناء، في حين يقضّ الجوع والخوف والضرائب التقيلة مضاجع اكثر ابناء الامة.

ولم يكن الرشيد ليقتصر على سماع اغاني الرجال، بل كانت تغني له النساء أيضاً، وقد حضرت المطربات عنده يـوماً فـغنته، فـطرب غـاية الطرب، فأمر بمال فنثر عليهن، فحصلت كل واحدة عـلى ثـلاثة آلاف درهم<sup>(٢٩٧)</sup>.

وكان الرشيد مغرماً بجمع الجواري وقضاء اوقات ممتعة بينهن، حتى قيل ان عدد جواريه قد بلغ اربعة آلاف جارية. وقـد مـاتت احـداهـن وتدعى «هيلانة» فتأثر لذلك تأثراً بالغاً، ورثاها بأبيات من الشعر، كـما امر الشعراء برثائها، فأهدى لبعضهم اربعين الف دينار لرثائهم لها! هذا في وقت يلفظ الابرار والمجاهدون انفاسهم في طواميره دون ان يذكرهم احد، وفي وقت كان بامكان هذه الاموال التي تبذّر على مـــثل هذه التفاهات انْ تملأ كثيراً من البطون الفارغة وتدخل البهجة الى قلوب الكثيرين ممن لم يعرفوا بهجة الحياة طوال حياتهم.

بالغ الرشيد في البذخ والاسراف وتمادى في حياة الترف وفاق مـن سبقه من الخلفاء في الركون الى الدنيا والانغماس في لذائذها والانخداع ببهارجها، والاهتمام بالسفاسف.

دخل عليه ابن السماك يوماً فوجد بين يديه حمامة تلتقط حباً، فقال له: صفها وأوجز، فقال: كأنما تنظر من ياقوتتين، وتلتقط بدرتين، وتطأ على عقيقتين!

وكأنما لم يعد للمسلمين في عصر الرشيد من قضايا تحظى بالاهتمام سوى حمامة الخليفة وما تمتاز به من صفات.

وبلغ من اسراف الرشيد وبذخه ان مسبحته قد اُشتريت بعشرة ملايين دينار<sup>(٢٩٨)</sup>؛

ولم يكن الاسراف والبذخ ليقتصر على الرشيد فحسب بل امـتد الى كافة افراد اسرته وعائلته ايضاً. فكانت زوجـته زبـيدة بـنت جـعفر لا تستطيع ان تقوم لكثرة ما عليها من المجوهرات والحلل<sup>(٢٩٩)</sup>. كما انـها اشترت في أحد الأيام غلاماً بثلاثمائة الف درهم لأنه كان يحسن العزف على العود، وانفقت خمسين الف دينار على هذا الغـلام<sup>(٣٠٠)</sup>. واهـدت لعازف يدعى «ابن جامع» مبلغ ثلاثمائة الف درهم لأنه ترنم بثلاثة ابيات شعرية في مدح زوجها الرشيد، وأمر له هارون هو الآخر بثلاثمائة الف دينار!

ولم تقتصر هداياها وصلاتها على المغنين والعازفين، بل امتدت حتى الى فقهاء البلاط ايضاً. فأهدت لابي يوسف القاضي بحقّ فضة فيه حقان من فضة، في كل حق لون من الطيب، وجام ذهب فيه دراهم، وجام فضة فيه دنانير، وغلمان وتخوت من ثياب، وحمار، وبغل، لأنه افتى فـتوى توافق مرادها!

وصادف وصول تلك الهدايا اليه مع حضور جماعة عـنده، فـقال له احدهم: قال رسول الله عَلَيْطَلُّهُ: «من اهديت له هدية فـجلساؤه شـركاؤه فيها». فقال ابو يوسف: تأولت الخبر على ظاهره، والاستحسان قد منع من امضائه، ذاك اذا كان هدايا الناس التمر واللـبن، لا فـي هـذا الوقت وهدايا الناس العين والورق وغيره<sup>(٣٠١)</sup>.

ومن هذا نفهم أنّ الدين كان ألعوبة بـيد العـائلة المـالكة وفـقهائها، والفتاوى كانت مطّاطة الى حد بعيد بحيث يمكن أنْ تُصغَّر وتكبَّر كلما اقتضى المراد العباسي وبما ينسجم مع ذوق السلطان أو الملكة. ولماذا لا يصنع ابو يوسف وغيره من الفتاوى والاحكام ما يـناسب ذوق الاسر الحاكمة ما دام ذلك يدرّ عليه مثل هذه الهدايا النفيسة التي لم يشاهدها حتى في منامه؟!

وعُرِف عن زبيدة انها كانت مغرمة بالحلي والذهب، فقد خرج الرشيد منها يوماً يضحك، فسئل عن ذلك فقال: دخلت اليوم على هذه المرأة فأقلت عندها، فما استيقظت الا عـلى صوت ذهب يصبّ، وقالوا هذه ثلاثمائة الف دينار قـدمت مـن مـصر، فقالت زبيدة: هبها لي يا بن عم، فقلتُ: هي لكِ. فما خرجت من عندها حتى عربدت عليّ وقالت: ايّ خير رأيت منك<sup>(٣٠٢)</sup>؟!

وكان للخيزران \_ام الرشيد\_نفوذ عجيب وسطوة كبرى، وكان يحيى البرمكي لا يقوم بأمر الا بعد ان يأخذ رأيها فيه ولا يجرؤ على اتخاذ اي موقف قبل ان يحيطها علماً بذلك.كما كانت اموال المسلمين تنهمر عليها، حتى قيل ان غلّتها كانت تبلغ ١٦٠ مليون درهم<sup>(٢٠٣)</sup>!

والواقع إن تلك الاموال انما كانت هي الاموال التي تجبى الى بسيت المال على شكل زكاة وجزية وخراج وضرائب اخرى شسرعية وغسير شرعية، فكانت تذهب الى جيوب الخليفة ونسائه وامّه واولاده وبطانته، وتُصرف على ملذاتهم وشهواتهم وحفلاتهم بدون حساب أو شعور بالمسؤولية، بدلاً عن ان تُصرف لدفع الفقر عن الأمة واعمار البلاد وانعاشها اقتصادياً واجتماعياً.

وكيف يمكن ان يفكر هارون أو الخلفاء العباسيون بـهذا المسـتوى، وهم يعتقدون انّ كافة اموال المسلمين ـبل وحتى دماءهم ـ ملكاً شخصياً له، وله كامل الحق في التصرف بها انّى شاء وكيف شـاء، وليس لأحـد الحق في الاعتراض عليه أو استهجان ما كان يقوم به من ممارسات!

كان الرشيد والعائلة الحاكمة يعيشون فىي ذروة التـرف والرخـاء ويتفننون في طريقة اللبس والأكل والشرب والنـوم والتـنزه والسـماع. وينفقون الاموال الطائلة التي ينتزعونها من افواه الشعب الجائع على لذاتهم، حتى انهم كانوا يجلبون لحوم الطيور ولو بعد مكانها، ويستوردون الفواكه لاستعمالهم الخاص من اقصى البلدان، ويعتلون الاسرّة الذهبية المرصعة بالجواهر، ويجلسون على الافرشة المنسوجة بالذهب والمكللة بالدر والياقوت<sup>(٣٠٤)</sup>.

نجدكل هذا في وقت كانت تُصبّ فيه ألوان العذاب على رؤوس أبناء الأمة وتلهب اظهرها سياط الولاة وعمال الدولة لانتزاع الاموال منهم تحت شتى العناوين والمسميات. فبلغت اموال محمد بن سليمان والي البصرة ـعلى سبيل المثال ـ ما يزيد عن ٥٠ مليون درهم عدا الضياع والدور والمستغلات<sup>(٣٠٦)</sup>، وسليمان بن جعفر العباسي ٦٠ مليون دينار ما خلا المتاع والدواب<sup>(٣٠٦)</sup>.

ونجد كل هذا أيضاً في وقت كان يؤجج فيه المتملقون وباعة الضمير من غرور الخليفة وتجبره وعبثه بمقدسات الامة، سيما وقد كان يـحب المديح ولاسيما من شاعر فصيح، ويشتريه بالثمن الغالي.

فدخل عليه مروان بن ابي حفصة فأنشد فيه قصيدة مطلعها: وسُدَّت بهارون الثغور فأُحكمت به من أمور المسلمين المرائر فأعطاه خمسة آلاف دينار، وكساه، وأمر له بعشرة من رقيق الروم، وحمله على برذون من خاص مراكبه<sup>(٣٠٧)</sup>.

ودخل عليه معن بن زائدة يوماً وكان الرشيد قد غضب عليه، فمشى فقارب الخطو، فقال له هارون:

ـكبرت والله يا معن. فقال: ـ في طاعتك يا امير المؤمنين. قال: ـ وان فيك على ذلك لبقية. قال: - هي لك يا امير المؤمنين. قال الرشيد: \_ وانك لجلد. قال معن: ـ على اعدائك يا امير المؤمنين. وبهذه الكلمات التي تفوح منها رائحة التملق والتـذلل والانسـحاق، استطاع معن ان يحصل على رضا هارون. وعندما سمع زاهد أهل البصرة عبد الرحمن بن زيد بتلك المحاورة. علَّق على كلمات معن قائلاً: ويح هذا! ما ترك لربه شيئا<sup>(٣٠٨)</sup>. لهذا لا نستغرب حينما نجد صلاة الرشيد مجرد ممارسة خالية من الروح والحياة، وحركات يؤديها لكي لا يـقال انَّ خـليفة المسـلمين لا يصلي، ونشهد ذلك بوضوح في ما دار بينه وبين ابن ابي مريم اثناء صلاة الصبح. وكان ابن ابي مريم مضحاكاً للرشيد، محداثاً، فكيهاً، وكان الرشيد لا يصبر عنه ولا يمل محادثته، وبلغ من خاصته به أنْ بوّأه مـنزلاً فـي

قصره وخلطه بحرمه وبطانته ومواليه وغلمانه.

ومضى ابن ابي مريم هذا نحو الرشيد يوماً فإذا يصلي الصبح، فانتهى اليه وهو يقرأ: ﴿وما لي لا اعبد الذي فطرني﴾، فقال ابن ابي مسريم: «لا ادري والله»، فما تمالك الرشيد ان ضحك في صلاته، ثم التفت اليه وهو كالغاضب فقال: «يابن ابي مريم في الصلاة ايضاً؟»، فقال: «والله ما فعلت، انما سمعت منك كلاماً غمني حين قلت: وما لي لا اعبد الذي فطرني، فقلت: لا ادري والله»، فعاد الرشيد فضحك<sup>(٣٠٩)</sup>.

# سياسة العداء لأهل البيت طلهيك

توارث السلاطين العباسيون العداء لأهل البيت علميكي ، بسل ويسزداد الخليفة اللاحق في حقده على ابناء الرسول عَلَيْتِكْمُ عن الخليفة السابق، وهذا نابع بطبيعة الحال من المصالح الدنيوية وبريق الحكم والانشدادات المادية التي تغري المرء بالوثوب على أقرب المقربين وتصفية كل مس يحتمل انه يشكل خطراً عليه.

وكان هارون الرشيد يغلي حقداً على العلويين حتى انه اقسم عند توليه السلطان انه سيقتلهم مع اتباعهم وانصارهم<sup>(٣١٠)</sup>. وانتهج في بادئ الأمر سياسة اعلامية مضادة لهم، فكان يقدم الأموال الطائلة للشعراء والخطباء والفقهاء الذين يهجونهم أو يتالون منهم أو يزاحمونهم. وقد رأينا كيف اعطى ٥ آلاف دينار وهدايا اخرى لمروان بن ابي حفصة لقصيدته التي مدحه يها ونال فيها من آل علي عليًا له كما سمح لشاعر آخر يدعى منصور النمري ان يأخذ ما يشاء من بيت المال لانـه هـجا العلويين.

ولم تكن سياسة هارون المعادية للعلويين سياسة متحفظة أو خفية، وانما كانت واضحة وعلنية ولا يجد ضرورة في التستر عليها بعد انْ ادرك الناس العداء العباسي للعلويين ومشاهدتهم للمجازر التي ارتكبها الخلفاء الذين سبقوه بحقهم، فضلاً عن انَّ الدولة العباسية اصبحت من القوة بحيث لم تعد هناك ضرورة للتحفظ أو تصنَّع التودد للعلويين.

ولكي يستجنّب اي خسطورة مسحتملة يسمكن ان تسنجم عن العلويين،باخراج من كان مقيماً منهم في مدينة بغداد ونفيه الى المدينة المنورة<sup>(٢١١)</sup>. وعندما وجد في قبر الامام الحسين عليَّلاً مركزاً لاستقطاب مسجئ أهسل البسيت وشيعتهم وعساملاً مسهماً من عسوامسل تسوتُبهم ومقاومتهم،بتهديمه مع البيوت المجاورة له، وقطع شجرة السدر التي كانت عنده، وكان الرسول عَلَيْوَالَهُ قد قال من قبل: لعن الله قاطع السدرة<sup>(٣١٢)</sup>.

وتجسّد الحادثة التالية الموقف الدموي الذي اتخذه الرشيد ازاء العلويين، وهي حادثة تهزّ حتى الضمير الميت، وتحرك حتى المشاعر التي دبّ اليها الجفاف، وتروي فضلاً عن الارهاب العباسي، مدى الظلم الذي حاق بالبيت العلوي والمصائب التي لقوها على ايدي من يدّعون الخلافة والاسلام:

روى عبيد الله البزاز النيسابوري قائلاً:

كان بيني وبين حميد بن قحطبة الطائي الطوسي معاملة، فرحلت اليه في بعض الايام، فبلغه خبر قدومي، فاستحضرني للوقت وعـليّ ثـياب السفر لم اغيرها، وذلك في شهر رمضان وقت صلاة الظهر.

فلما دخلت اليه رأيته في بيت يجري فيه الماء فسلمت عليه وجلست فأتي بطست وابريق فغسل يديه، ثم امرني فـغسلت يـدي وأحـضرت المائدة وذهب عني اني صائم واني في شهر رمضان، ثم ذكرت فأمسكت

فقلت في نفسي: أنا لله، اخاف ان يكون قد عزم على قتلي. وإنه لما رانی استحیا منی. فعدت الى بين يديه. فرفع رأسه الى وقال: -كيف طاعتك لامير المؤمنين؟ فقلت - بالبس والمال بالأهل والوك فتبسم ضاحكاً. نہ اذن بي في الانصراف. فلما دخلت منزلي. لم الت أن عاد الرسول إلى فقال. \_ اجب امير المؤمس فحصرت بين يديه وهو على حاله، فوقع رأسه لهي قار : الكنف طاعتك لاس المرسيون فقلب - بالنفس والعال والأهل والري والدين فصحك. ثم قال ر الحد هذا أنسبف رامسق ما يأس لديه عنه الخادب فتتاول الخادم السيف وباولنبه. وجاء بي أبي يبت بابه مغلق فنفتحه. فاذا فيه بنر في وسطه. وثلاثة بيوت مغلقة. ففنح بأب بيت منها فإذا فبه عشرون تفسأ عليهم الشعور والدوانب شيوخ وكهول ومستان متقيدون فقال لي: - أن أمير المؤمنين يأمرك بقتل هؤلاء!

وكانوا كلهم علوية من ولد علي وفاطمة. فجعل يخرج التي واحداً بعد واحد فأضرب عنقه، حتى اتيت على أخـرهم، ثـم رمـي بأجسـادهم ورؤوسهم في تلك البئر. تم فتح باب بيت آخر فإذا فيه أيضاً عشرون نفساً من العلوية من ولد على وفاطمة مقيدون، فقال لي: - ان أمير المؤمنين يأمرك بقتل هؤ**لا**ء! فجعل يخرج الي واحداً بعد واحد فأضرب خلفه ويرمى له في تلا استر، حتى اتيت على أخرهم. ثم فتح باب البيت التالث فإذا فيه مثلهم عشرون نفس من ولد على . فاطمة مقيدون عليهم الشعور والذوائب، فقال لي · - إن أمير المؤمنين يأمرك إن تقتل مؤلاء إيصًا فجعل يخرج التي واحداً بعد واحد فاصر ... حلقا فد سي با في تسل الشر، حتى اليت على تسعة عشر نفسا منهم، ربغي سبح منهم فعال لي ـ تباً لك يا مشؤوم! اي عذر لك يوم القيامة أذا فدمت عـدى جـدنا رسول الله عَلَيْوَالَم، وقد قتلت من أولاد، سيبي نفساً قد إن مسم عسلي د فاصمة ؟!

فارتعنيت يدي وارتعدت فرانصي. فيطر آلي الحاد، معينياً ورسرمي فأتيت على ذلك الشيخ أيضاً فقتلته، ورمى به تلك البتر

فاذا كان فعلي هذا وقد قتلت ستين نفساً من ولد رسول الله عَلِيَّةُوَلَّهُ عم ينفعني صومي وصلاتي وانا لا اشك اني مخذد في النار؟<sup>(٣١٣)</sup> ونفهم من هذه الحادثة انّ هارون لم يقنع من جلاوزته ان يـفدوه بالنفس والمال والأهل والولد، بل كان يطمح الى ان يـفدوه بـدينهملانه يعلم أنهم اذا كان لهم دين، فانه سيمنعهم من تنفيذ ما يوكل اليـهم من مهمات تتعارض تماماً مع الدين. ولهـذا اصـرّ بـهذا الاسـلوب الذكـي والحرب النفسية ان ينتزع دين هذا الرجل ويحوله الى آلة صماء تنفّذ له تلك المذبحة الرهيبة في ليلة واحدة.

وكان العلويون قد ادركوا انّ ظروفاً قاسية ستمر بهم في عهد الرشيد، وأنه عقد العزم على ابادتهم، وذلك منذ أن ولّى على المدينة رجلاً من آل الزبير يدعى بكار بن عبد الله بن مصعب بن ثابت بن عبد الله بن الزبير. واراد بهذه التولية ان يوجّه رسالة تحذير مفتوحة الى العلويين الذين لا زالوا يتذكرون ما قام به عبد الله بن الزبير من اضطهاد لهم حينما بايع لنفسه بالخلافة في الحجاز في العصر الاموي<sup>(٣١٤)</sup>. وكان بكار بن عبد الله شديد البغض لآل ابي طالب<sup>(٣١٣)</sup>، وهذه الميزة هي التي دفعت الرشيد لاختياره والياً على المدينة.

ومع الايام الاولى من ولايته، اخذ يطبق سياسته المعادية للعلويين، فأخذ يضطهدهم، ويضيّق عليهم، وينال منهم ما استطاع الى ذلك سبيلاً. ولم يكتف بذلك بل قبض في شهر رمضان على محمد بن يحيى بن عبد الله وكبّله بالاغلال وزجّ به في السجن فظل قابعاً فيه حتى وفاته. كما القى القبض على الحسين بن عبد الله بن اسماعيل بن عبد الله بن جعفر بن ابي طالب، وضربه ضرباً مبرحاً حتى لفظ انفاسه تحت الضرب. كما انه بعث بالعباس بن محمد بن عبد الله بن علي بن الحسين بـن علي بن ابي طالب للمَيَّلُمُ الى بغداد لكي يعاقب على يد الرشيد بشكـل مباشر. وسعى الرشيد للنيل من العـلويين امـامه الا انـه كـان يـحاوره ويناظره، فثار غضب الرشيد عليه ونال من امه!

وحينئذ عيّره العباس بامه الخيزران قائلاً: تلك امك التـي تـواردهـا النخاسون!

وكانت جارية اشتراها المهدي، فأمر الرشيد بضرب العباس بعمود من حديد حتى الموت<sup>(٣١٦)</sup>.

كما استقدم الرشيد عبد الله بن الحسن المعروف بـ «ابن الافـطس»، وكان ممن قاتل مع الحسين بن علي في فخ، فعهد به الى أحد خاصته بأن يحبسه في داره. وبعث عبد الله من سجنه برسالة الى الرشيد يشتمه فيها وينال منه. ويبدو انه أراد بذلك ان يحرض الرشيد على قتله بعد ان سئم حياة السجن القاسية. وأمر الرشيد جعفر البرمكي ان يحبسه في قصره. وأقدم جعفر على قتله في عيد النيروز وجعل رأس هذا العلوي البرئ من ضمن الهدايا التي قدّمها للرشيد بمناسبة هذا العيد!!<sup>(٣١٧)</sup>.

ثورة ادريس

انجب عبد الله بن الحسن بن الحسن أربعة أولاد ثوار قام كل مـنهم بدور مشرف في التصدي للسلطة العباسية ومجابهة انحرافها واستبدادها. وقد تحدثنا من قبل عن اثنين من هؤلاء الاخوة وهـما مـحمد النـفس الزكية ثائر المدينة وابراهيم ثائر البصرة. واما الاخوان الآخران فـهما ادريس ويحيى حيث ثارا في أيام هارون الرشـيد فـي جــناحي الدولة العباسية الشرقي والغربي.

وكان ادريس بن عبد الله ممن اشترك في معركة فخ الى جانب الحسين بن علي. وعندما فشلت ثورته انسحب من ساحة المعركة وانضم الى قافلة حجاج مصر والمغرب مع مولى له يدعى راشد. ومكث مدة في مصر الى ان خرج البريد فصحبه الى افريقية بمساعدة صاحب البريد الذي كان يضمر الولاء لأهل البيت. وعندما وصل الى المغرب الاقصى عرّف بنفسه فالتف أهاليها حوله وكان اكثرهم من البربر وناقمين على النظام العباسي. وتمكن ادريس بهؤلاء ان يفتح بلاد المغرب وتلد لن واقامة دولة مستقلة في عام ١٧٢ ه، اي بعد عامين من تولي الرشيد للسلطة.

وعندما وصلت انباء الثورة الادريسية الى اسماع هارون الرشيد شعر بالقلق لانّها ستشكل على الامد القريب تهديداً للنفوذ العباسي في شمال افريقية، وعلى الامد البعيد تهديداً للوجود العباسي ككل. ومما ضاعف من قلق الرشيد انّ ظهور هذه الدولة العلوية قد جاء في اعقاب ظهور دولة اموية بالاندلس اسسها عبد الرحمن الداخل في عام ١٣٨ه.

ولم يكن بامكان الرشيد ان يقضي على هذه الدولة الجديدة عن طريق القوة لتعذر ارسال جيش الى هذه البلاد البعيدة ولضعف احتمال تحقيق نصر عسكري على قوات البربر المعروفة بصلابتها وشجاعتها. ولهذا فكر في طريق آخر للقضاء على هذا العلوي الذي راح نفوذه يزداد يوماً بعد آخر.

وتشاور الرشيد مع بعض المقربين منه في هذا الامر الذي كـان قـد سلب الهدوء من حياته، وتعهد له وزيره يحيى البرمكي بأنْ يضع حـداً لادريس بن عبد الله. فبعث الى بلاد المغرب رجلاً يدعى سليمان بـن جرير الجزري على قول أو الشماخ على قول آخر، نجح في الفوز بثقة ادريس فقربه اليه وجعله في جملة خاصة اصحابه، فقام في أحد الايام بانتهاز فرصة سنحت له فدسّ له السم وقتله.

ونفهم من ذلك انّ الرشيد كان بامكانه ان يتحمل وجود دولة اموبة منافسة كانت تتعاظم يوماً بعد آخر، لكنه لم يتحمل ظهور دولة عـلوية حتى مع بدايتها الضعيفة، وهذا ما ينبئ عن مدى العداء الذي يكنّه البيت العباسي للبيت العلوي.

وبعد مقتل ادريس، تولى مولاه راشد \_الذي رافقه في رحلة الخروج الى بلاد المغرب ـ أمر الدعوة وقيادة البربر حنى كبر ابن ادريس ويدعى ادريس أيضاً، فولي أمر المغاربة احسن ولاية. ونمت الدولة الادريسية واتسع نفوذها الى درجة كبيرة مما جعلها عامل قـلق مستمر لهـارون الرشيد<sup>(٢١٨)</sup>.

**ثورة يحيى** كان يحيى بن عبد الله شخصية علوية مرموقة تمتاز بالورع، وتنلمذ عــلى الامــام الصــادق لل<sup>ظليل</sup>ة، وروى الاحــاديث النــبوية، وحـظي باحترامالمذاهب الاخرى مثل مالك بن انس الذي كان يـقوم له حـينما يدخل عليه ويجلسه بجانبه<sup>(٣١٩)</sup>.

وساهم هو الآخر كأخيه ادريس في ثورة فخ، ثم توارى عن الانظار بعد فشلها، فعاش متنكراً متنقلاً من بلد لآخر، الى انْ حلّ في بلاد الديلم. وعندما عرف اهلها به هرعوا اليه وانضووا تحت رايته العلوية، كما اخذ انصار العلويين يفدون عليه من كافة الاقطار، فبايعوه وعظم امره واخذ يشكل خطراً كبيراً على الدولة العباسية في جناحها الشرقي، في وقت كان يشكل فيه اخوه ادريس الخطر العظيم الآخر في الجناح الغربي.

وفزع الرشيد عند سماعه بأخبار يحيى، فأبدى المه وحزنه، وامـتنع عن شرب النبيذ<sup>(٣٢٠</sup>، وكتب الى الفضل بن يحيى البرمكي: أن يحيى بن عبد الله قذاة في عيني، فاعطه ما تشاء واكفني امره!

وولى الرشيد الفضل على الري، وجرجان، وطبرستان وبعض البـلاد الاخرى وأمده بجيش قوامه ٥٠ الف مقاتل، ووضع بين يديه الكثير من الاموال، وفوض اليه الكثير من الصلاحيات من اجل اخماد حركة يحيى والقضاء على خطره.

وقرر الفضل ان يتغلب عليه بالمكر والحيلة، فأخذ يوزع الاموال على الناس لشرائهم وتفريقهم عن يحيى، فأخذ اصحابه يـتفرقون عـنه، امـا إقسبالاً عـلى الامـوال، أو خـوفاً مـن الجـيش العـباسي الذي يـقوده الفضل،بسبب التناحرات التي اخذ يؤججها المـندسون العـباسيون فـي صفوف اصحابه بشتي الطرق والاساليب.

وعندما ادرك الفضل الوضع المتزعزع الذي بات عليه يحيى، اتـخذ خطوة اخرى على صعيد المواجهة، فكتب الى يحيى يستميله ويرغبه في الاستسلام ويحذره من مغبة الاستمرار في التمرد على الرشيد. كما كتب الى صاحب الديلم يحذره أيضاً من مغبة دعمه ليحيى ويدعوه الى اقناعه بالاستسلام.

وزادت هاتان الرسالتان من تأزم الوضع الذي يـعيشه يـحيى حـيث خشي صاحب الديلم من التهديد العباسي فـتخلى عـن مسـاندة الثـائر العلوي، وتشتت عدد آخر من مناصريه، الا انه قال رغم ذلك:

«اللهم اشكر لك اخافتي قلوب الظالمين، اللهم ان تقضي لنــا النـصر عليهم، فانما نريد اعزاز دينك، وان تقض لهم النصر فانما تختار لأوليائك وابناء اوليائك كريم المآب وسني الثواب»<sup>(٣٢١)</sup>.

وعندما تفاقمت الأزمة التي كان يحيى يمر بها وادرك ان الاوضاع ليست لصالحه، وانّ مصيره لن يكون بأفضل من مصير اخويه محمد وابراهيم، اتخذ قراراً في الاستجابة للدعوة التي وجهها اليه الفضل، الّا انه اشترط عليه شروطاً من بينها ان يكتب الرشيد له ولانصاره عهد أمان غليظ في نسختين تكون إحداهما مع يحيى، وان يشهد على ذلك العهد قاضي القضاة العباسي والفقهاء.

ووافق الرشيد على شروط يحيى وكتب له عهد امان مـوثق، مـرفقاً بالهدايا والاموال. وانتهت تلك الحركة العلوية العارمة يهذا الشكل الذي يتير الأسى، ودخل يحيى بغداد في مطلع ١٧٦ﻫ، ليعيش تحت مراقسة عدوه اللدود الذي كان بانتظار مثل ذلك اليوم، والذي اخذ يخطط للقضاء على هذا الزعيم العلوي.

ومرت فترة قصيرة عاشها يحيى حراً طليقاً، الآ ان تلك الحرية كانت مجرد هدوء يسبق عاصفة الغضب العباسي، وبحث الرشيد عـن ذريـعة كي يزجّ به في غياهب السجن، فاستدعاه يوماً وقال له:

ـ يحيى 'تق الله وعرفني اصحابك السبعين لئلا ينقض امانك؟
 فقال يحيى: يا أمير المؤمنين أنا رجل من السبعين، فما الذي نهعنى

من الامان؟ افتريد ان ادفع إليك فوماً تقتلهم معي؟ لا يحل لي ذلك.

وَنَانَ الرئيبد قد منح الامان تسبعين من اصحاب يـحيى حسب مـا شترطه يحبى عليه دون أن يعرف الرشيد بأسمائهم.

ولكي يوقع الرئيد يحيى في مصيدته ويبرر للخطوة التالية التي يريد تخاذها، أمر رجلاً يدعى فضالة أن يكتب رسالة بخطه الى يحيى ينبئه فبها أن جماعة من اصحاب الرشيد وقواده موالون له. وبعث الرشيد تلك الرسالة مع رسول الى يحيى. وعلم يحيى بالحيلة وادرك انبها مؤامرة عليه، فألقى القبض على الرسول وسلّمه الى السلطة العباسية.

ولكن الرشيد لم يكن يقر له قرار ما لم يلحق يحيى بأخويه، سيما بعدما ظهر اخوه ادريس في افريقية واعلن قيام دولة علوية هناك. لكنه كان يبحث عن المبرر والذريعة. وعلم المتملقون والعائشون على الفتات العباسي بما يخالج الرشيد من مشاعر، فتقدم احدهم اليه، وكان من آل الزبیر ویدعی عبد الله بن مصعب بن ثابت بن عبد الله الزبیر، وقال له ان یحیی قد دعاه الی البـعد له.

فقال يحبى للرشيد: اتصدق هذا عليّ ويستنصحه؟ وهو ابن عبد انّه بن الزبير الذي أدخل اباك وولده الشعب واضرم عمليهم النمار حمتى تخلصهم أبو عبد الله الحدلي صاحب علي للظّير، وهو الذي بقي اربعين وماً لا يصلي على النبي عليقاله في حطبته حتى التات عليه الناس. وبعد جدال طويل مع عبد الله بن مصعب، قال يحيى سوجهاً كملامه المرشيد:

ـ مع ذلك هو الخارج مع أخي على بيك وقال في ذلك ابياتاً منها: السبية للأمسل أن تسواد السقتمنا للعد التبداس والببغضاء والاخس ويأمر الخائف المأخبوذ ببالدمن حتبي إيمات علبي الاحسان محسنتا فينا كأحكام نبوم عبابدي الوثين والستقضى دولة احكسام فسادتها فطالمه فبد يتروز بالجور أعبطمنا بري الصناع فبداح النبيع ببالسفن ان الخلافة فيكم يا بلتي الحسس قلوموا بسبيعتكم للنهص ببطاعتنا الست اكبرمهم عبودأ اذا اشتسبوا يموماً وأطهرهم شوباً من الدرن واعظم الناس عمند النماس ممنزلة وأبعد الناس من عيب ومن وهس معندما سمع الرشيد ذلك تغير وجهه والتفت نحو أبن مصعب وعيناه تلمعان غضباً. فأخذ يحلف أنه لم يقل هذا الشعر.

فقال يحيى: ــواللهما قاله غيره، وما حلفت بالله كاذباً ولا صادقاً قبل هذا، وإنّ الله اذا مجّده العبد في يمينه استحيا ان يعاقبه. فدعني احلّفه بيمين ما حلف بها أحد قط كاذباً الا عوجل. فقال الرشيد: \_ حلَّفه. قال يحيى لابن مصعب: ـ قل برئت من حول الله وقوته، واعتصمت بحولي وقوتي، وتقلدت الحول والقوة من دون الله استكباراً على الله واستغناء عنه، واستعلاء عليه إن كنت قلت هذا الشعر. فامتنع عبد الله منه، فغضب الرشيد وقال للفضل بن الربيع: - هنا شيء، ما له لا يحلف ان كان صادقاً؟ فرفس الفضل عبد الله برجله وصاح به: \_احلف ويحك! فحلف ووجهه متغير وهو يرعد. فضربه يحيى بن كتفيه ثم قال: \_ يا بن مصعب، قطعت والله عمرك، والله لا تفلح بعدها. فما برح ابن مصعب من موضعه حتى اصابه الجذام فتقطّع ومات في اليوم الثالث، فحضر الفضل جنازته ومشى معها، ولما وضعوه في لحـده وجعلوا اللبن فوقه، انخسف القبر به وخرجت منه غبرة عظيمة. فصاح الفضل: التراب التراب ! فجعل يطرح وهو يهوي، فدعا بأحمال شوك وطرحها فهوت. فأمر

حينئذ بالقبر، فسقّف بخشب وأصلحه، وانصرف منكسراً.

فكان الرشيد بعد ذلك يقول للفضل: رأيت يا عباسي ما اسرع ما أديل يحيى من ابن مصعب!

غير انّ الرشيد لم يتعظ بهذه الحادثة ولم تغيّر من موقفه حيال يحيى. بل ظل مصراً على رأيه في القضاء عليه والتخلص منه.

لهذا أمر بأن يزجّ به في السجن، ثم جمع فقهاء البلاط وفيهم محمد بن الحسن صاحب ابي يوسف، والحسن بن زياد اللؤلؤي، وابو البختري، وطلب منهم ان ينقضوا عهد الامان الذي اعطاه ليحيى من قـبل، كـي يتمكن من تنفيذ الخطوة الاخيرة.

وقدّم مسرور جلّاد الرشيد العهد لمحمد بن الحسن ليبدي رأيه فيه. فنظر فيه ملياً ثم قال: ــ هذا امان مؤكد لا حيلة فيه.

- فصاح عليه مسرور: - هاته.
- فدفعه الى الحسن بن زياد، فقال بصوت ضعيف: ـ هو امان!
  - فاستلبه ابو البختري وقال:

ــ هذا باطل منتقض، قد شقّ العصا، وسفك الدم، فــاقتله ودمــه فــي عنقي!! وكان هذا ما يريده الرشيد بالضبط، لهذا قال له مسرور:

\_ شقّه!

فأخذ ابو البختري سكيناً وجعل يشقّه ويده ترتعد، حتى صيّره سيوراً! ووهب الرشيد لأبـي البـختري مـليون وسـتمائة الف، وولّاه قـضاء القضاة، وصرف الآخرين، ومنع محمد بن الحسن عن الفتيا مدة طويلة.

وبهذه الطريقة اللا شرعية واللا قانونية مهد الرشيد الطريق للـقيام بخطوته التالية والمتمثلة في تصفية يحيى بن عبد الله جسدياً. وقـبل ان يقدم على هذه الخطوة حاول ان يتشفى به ويشبع نهم الحقد المتقد في نفسه عليه وعلى العلويين، فدخل عليه في سجنه ليلة فأمر جلّاديه ان بضربوه امام عينيه مائة عصا!

فأخذوه وانهانوا عليه ضرباً ويحيى يناشده الله والرحم والقرابـــه مــن رسول الله عَلِيُوَاللهُ ويقول:

- ــ بقرابتي منك. فيقول الرشيد وهو يتلذذ برؤيته في تلك الحالة: ـــما بيني وبينك قرابة!
- ثم أمر يتقليل ما كانوا يقدمون اليه من طعام الى النصف.

وعاود الرشيد بعد ليال نفس تلك الممارسة: ضُرب يحيى مائة عصا وقلل طعامه الى النصف.

وكرر هذا العمل الارهابي في ليلة نالثة.

ولم يكتف بضربه وتجويعه، ولم ينتظر ان يموت يحيى تحت سياط الضرب والجوع وظروف السجن الخانقة، بل دش اليه السم أيضاً، حسبما ذهب الى ذلك الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد.

وهكذا كانت نهاية هذا الثائر العلوي الشهادة أيضاً على يد الرشـيد العباسي ليلتحق بركب الشهداء من اخوته وابناء عـمومته والمـجاهدين العلويين الذين ابوا الركون للظلم والاستسلام للطغاة<sup>(٣٢٢)</sup>.

### هاجس الامام الكاظم

كان الرشيد قد اقسم على اجتثاث الجذور العلوية لما كان يعلمه من سعيهم لاقامة نظام حكم اسلامي سليم واعادة الإسلام الى حياة الأمة مثلما كان عليه في أيام رسول الله عَلَيْوَاله ، وازاحة كل ما يقف بوجه هذا الهدف من عقبات اهمها السلطة العباسية التي اتخذت من الإسلام ستاراً تتمرير اهدافها وتنفيذ مخططاتها.

وكان الرشيد بدرك أيضاً أن أئمة أهل البيت للمتكلم هم الذين يقودون ذلك التحرك وبعذون لتأسيس دولة اسلامية عـلى غـرار دولة الرسـول محمد تمكيل والامار علي للمكلم، وانهم يتحركون بحذر شـديد ويسـعون بسمت لتحقيق ذلك الهدف والوصول الى هذه النتيجة، وهم يقفون أيضاً خلف كافة النورات والانتفاضات العلوية. ويحاولون من خلالها الاطاحة بالنظام العباسي أو اضعافه على الاقل، نضلاً عن تأجيج روح المقاومة لدى الأمة وابقائها في حالة مواجهة دائمة مع هذا النظام.

والرشيد على علم أيضاً أنّ الامام موسى بن جعفر عليَّالإ هو الذي يقود في عـهده التـحرك الاسـلامي ويـتزعم التـيار التـوري العـلوي. لكـنه كآبائه للمُنَظِئمُ ينتهج الاسلوب السري فـي ذلك التـحرك ويـحاول قـدر الامكان ان لا يترك اي بصمات يمكن للـنظام العـباسي ان يـدينه مـن خلالها، وذلك حفظاً على تلك الحركة الاسلامية العـظيمة، والحـركات عادة ما تبقى وتنمو ببقاء قياداتها وزعمائها ومؤسسيها.

ولذلك لم يكن ليهدئ من روع الرشيد ويقلّص من حجم القلق الذي كان ينتابه، قضاؤه على يحيى وادريس ابني عبد الله بن الحسن ولا على الشخصيات العلوية الاخرى، ما دام زعيم البيت العلوي، والامام الحقيقي للمسلمين على قيد الحياة، يوجّه التحرك، ويقود التيار، ويسـدد خـطى الثائرين.

وكان الرشيد ورغم اعتقاده الراسخ بالدور الريادي والقيادي للامام الكاظم للنظير ، الله انه كان يبحث عن اوراق الادانة وبصمات الاتهام التي يتمكن بها من القاء القبض عليه، والتعامل معه بنفس ما تعامل به المنصور مع ابيه الصادق للنظير ، وبنفس ما تعامل به هو مع الشخصيات العلوية الاخرى. ولهذا وضع الامام الكاظم تحت المراقبة الشديدة علّه يستطيع ان يعثر على ما يمكن ان يتخذه مبرراً لتوجيه ضربته القاصمة.

كما انّ الرشيد حذا حذو الخلفاء الذين سبقوه في السعي لتحجيم الامام الكاظم لليَّلَا وتقليص تأثيره الفكري والعقائدي على الأمة من خلال عملية المراقبة الشديدة عليه وعلى الكوادر التي كان يؤهلها، ولهذا كان الرواة لا يسندون الحديث اليه بصريح اسمه، بل بكناه وألقابه مثل ابي ابراهيم، وابي الحسن، والعبد الصالح، والعالم وامثالها، وهذا ما ادى الى قلة ما وصلنا من أحاديث عنه علىَّلا، وأيضاً مـن خـلال احـتضان الفقهاء والمحدثين من غير العلويين، كما هو الحال مع مالك بن انس.

ونرى ذلك واضحاً عندما خرج الرشيد الى الحجاز بحجة الحج سنة ١٧٤ه، فقدم الى المدينة المنورة، فبعث الى مالك بـن انس فأتـاه، ثـم احضر فقهاء الحجاز والعراق والشام واليمن، وكانوا قد قـدموا جـميعهم للحج في ذلك العام، وطلب من مالك ان يقرأ عليهم جـميعاً وبـحضوره كتاب «الموطأ»، فلما اتم مالك قراءته، قال هارون لاولئك الفقهاء: هـل انكرتم شيئاً من هذا العلم؟<sup>(٣٢٣)</sup>.

وهذا الحدث يوضح بما لا يقبل الشك اصرار الرشيد على طرح مالك كفقيه اوحد للدولة العباسية، والتعتيم على فقه أهل البيت للمتكلِّؤ المتمثل آنذاك في فقه الامام موسى بن جعفر عليَّلاٍ.

# تحريم التعاون مع الظلمة

السلطان الجائر اذا لم يجد من يتعاون معه من الأمة ولم يلق من ينفّذ له قراراته وأوامره الجائرة، فلن يتمكن من الاستمرار في السلطة ولن ينجح في تحقيق ما يصبو لتحقيقه من أهداف قـائمة عـلى الظـلم والاستبداد.

وانطلاقاً من ذلك اكّد الإسلام على حرمة التعاون مع السلطان الجائر. ومنع المسلمين من تقديم اي نوع من المساعدة له، لأنّ في ذلك تــثبيتاً لنظامه، وترسيخاً لظلمه، واعانة له على الامة: قال رسون الله متالة . الله»(٣٢٤)

وفال لامام الصادق لليَّلَةِ: «مَنْ عَشَى الَّي طَالَمِ لَيْعَبِنَهُ وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ طالم فقد خرج عن الاسلام» <sup>(۳۲۵)</sup>

كما قال المُثلاً عضاً من مدح سلطاناً جائراً وتخفّف وتصعضع له طمعاً بيه كان قرينه في لنار (٣٣٣)

رنان موقف الامام الكاظم للظلم بن الرشيد يمتل موقف الإسلام من الظلم، وموقف المسلم الرسالي من الحساكسم الظالم، ومسوقف الاسامة لاسلامية من الزعامة الدنيوية المتحرفة.

ونقل الامام للظلم هذا المونف الى اصحابه والكوادر لتي تمان يعببها وأصر عليها فى وجوب الحذر الشديد من التعاون مع الحكومة المستنده ترج هذا التعاون ولو تنان على مستوى يسيط سيتعكس اسى سكل اضرار تميزة اتحق بالأمة والاسلام والندة والعلى هيئة مقومات الضعي مصداقبة على الظلم والحور والاتحراف

وضمن هذا الإطار، استدعى الامام أحد الموالين به بريدعي «صفوان بن مهران» المعروف بالجمال، وقال له بدون مقدمات:

- يا صفوان كل شيء منك حسن حميل، الا شيئاً واحداً! وانتاب صفوان القلق، وقال متسائلاً. - جعلت فداك، اي شيء هو؟ فقال الامام:

- اجل. فتساءل الامام مستنكراً: - ولم؟ فقال: - أنا رجل لي مروّة، وعليّ عيال، وليس وراء ظهري شيء! فقال له الامام مبيناً موقفه من الظالم في اوضح صورة: - يا زياد لأن اسقط من حالق، فانقطع قطعة قطعة، احب اليّ من ان اتولى لأحد منهم عملاً أو اطأ بساط رجل منهم. الا إن الامام استثنى بعض ألوان العمل في موسسات ممثل هؤلاء السلاطين قائلاً:

\_الا لتفريج كربة عن مؤمن، أو فك اسره، أو قضاء دينه.

وهو ما يعبَّر عنه بالمصطلح الحديث باختراق الجهاز الحاكم والتسلل اليه بهدف مراقبة تحركات هذا الجهاز والوقوف على مخططاته وما يعدّه من مشاريع لضرب الحركة الاسلامية، وبالتالي انقاذ المؤمنين الحركيين من الوقوع في شباك هذا الجهاز أو تخليص من وقع منهم في مصيدته. ثم عاد الامام بعد هذا الاستدراك المهم الى التأكيد على العقوبة التي

تنتظر المتعاون مع سلاطين الجور قائلاً:

ـ يا زياد إنّ أهون ما يصنع الله بمن تولى لهم عملاً ان يُضرب عليه سرادق من نار الى أن يفرغ الله من حساب الخلائق<sup>(٣٢٨)</sup>. وسمح الامام الكاظم عليَّلاٍ لعلي بن يقطين بالعمل في الجهاز العباسي لأنه كان يهمه الحصول بواسطته على ما يبيّت هذا الجهاز للاسلام وللبيت العلوي والعناصر الاسلامية الثورية، فضلاً عن انه أراد اتخاذه عوناً للمجاهدين ويداً لهم، ومفرجاً لكروبهم. ورفض الامام بحزم عرضاً تقدم به علي في الاستقالة من عمله كوزير في جهاز الرشيد وقال له: «لا تفعل فان لنا بك أنساً ولاخوانك بك عزاً، وعسى ان يجبر الله بك كسراً، ويكسر بك تأثرة المخالفين عن اوليائه. يا علي كفارة اعمالكم الاحسان الى اخوانكم. اضمن لي واحدة اضمن لك ثلاثاً: اضمن لي ان لا تلقى احداً من اوليائنا الا قضيت حاجته وأكرمته، واضمن لك ان لا يظلك سقف سجن ابداً، ولا ينالك حد سيف ابداً، ولا يدخل الفقر بيتك ابداً. يا علي من سرّ مؤمناً، فيبالله بدأ وبالنبي ثنى، وبنا ثلّث».

#### القرار الصائب

وكان يقطين \_ابو علي \_ من الموالين لأهل البـيت<sup>ط</sup>ل<sup>ت</sup>كل<sup>م</sup> في العـصر الاموي، وتعرض للمطاردة من قبل الخليفة الاموي مروان الثاني، فهرب من الكوفة وأقام بالمدينة. وعاد الى مدينته الكوفة بـعد سقوط الدولة الاموية وظهور الدولة العباسية، وتولى مناصب مـهمة في هـذه الدولة استطاع من خلالها أن يفيد أهل البيت والموالين لهم ويمد لهم يد العون ويساعدهم بالاموال ويقضي حوائجهم.

وسُعي كثيراً عليه لدى السلطة العباسية واتُّهم بموالاته للامام الصادق عليَّلاِ لكنه كان يتخلص من تلك السعايات بحسن تدبيره وتسديد الامام

الصادق عليْكْمْ .

اما ولده علي فقد ولد بالكوفة عام ١٢٤ه وترعرع فيها، وانبرى لطلب العلم والادب، وكان على نهج ابيه في الولاء لأهل البيت للهيكل الا انـه حاول ما يستطيع كتمان ذلك الولاء، وسـعى جـاهداً لخـدمة العـلويين والموالين لهم، وتقديم اخبار الجهاز العباسي للامام الكاظم عليك بشكل سريّ منتظم، فضلاً عن تقديم الاموال التي كانت تغذي الحركة الاسلامية التي يتزعمها الامام وتدعم الاسر الفقيرة المعوزة <sup>(٣٣٠)</sup>.

وفي اطار الاموال التي كان يقدمها ابن يقطين للامام الكاظم لليَّلَّةِ كدعم للتيار الاسلامي والقيادة الاسلامية، بعث اليه اموالاً وثيباباً في جملتها مدرعة<sup>(٣٣١)</sup> خرّ سوداء من لباس الملوك مثقلة بالذهب. كمان الرشيد العباسي قد اهداها له.

وربما أراد الرشيد انْ يختبر علي بن يقطين بتلك المدرعة ويرى ماذا يفعل بها، سيما بعد الوشايات المتكررة التي كانت تخبره عن ولاء على للامام الكاظم للظلِّ ومدّه بالاموال.

فلما وصلت تلك الاموال الى الامام ادرك بنظره الثاقب وبعد رؤيته انّ هناك مكيدة تُحاك لعلي، لهذا ردّ المدرعة اليه وكتب البه: احتفظ بها، ولا تخرجها عن يدك، فسيكون لك بها شأن تحتاج اليها معه!

وكان هناك غلام لعلي بن يقطين. سعى به الى الرشيد وقال له انه يقول بامامة موسى بن جعفر. ويحمل اليه خمس ماله في كل سنة. وانه قد بعث اليه مؤخراً ضمن ما بعث المدرعة التي اهداها اليه الخليفة.

ووجد الرشيد في قضية المدرعة ما يمكن ان يكشف له عن حـقيقة

الاتهامات التي يوجهها خصوم ابن يقطين وحسّاده اليه، ويضع حداً لسوء الظن به الذي بات يخالجه منذ فترة بسبب تلك الاتهامات والوشايات. ولهذا بعث من يحضره على وجه السرعة. فلما مثل بين يـديه، قـال له الرشيد بلهجة غاضبة:

\_ ما فعلت بالمدرعة التي كسوتك بها؟

وهنا ادرك الحكمة من إعادة الامام الكاظم على الله اليه، فيقال بهدوء:

ـ هي عندي في سفط مختوم، فيه طيب، وقد احتفظت بــها، وقــلما اصبحت الا وفتحت السفط، فنظرت اليها تبركاً بها، وقبلتها، ورددتها الى موضعها، وكلما امسيت صنعت مثل ذلك.

ولم يصدق الرشيد قوله، فطلب اليه ان يبعث مـن يأتـي بـها فـوراً. فاستدعى علي بعض خدمه، وقال له:

ــامض الى البيت الفلاني من الدار، فخذ مفتاحه من خازنتي، فافتحه، وافتح الصندوق الفلاني، وجئني بالسفط الذي فيه بختمه.

فذهب الغلام ولم يلبث ان جاءه بالسفط مختوماً فوضعه بـين يـدي الرشيد. وعندما فتح الرشيد السفط وجد المدرعة يحالها، مطوية، مدفونة في الطيب.

وحينئذ تبددت كافة عوامل القلق التي كانت تنتابه وادرك كذب ما كان يتحدث به الوشاة عن علي، وعظم في عينه مرة اخرى. فالتفت اليه وقال له:

\_ارددهـا الـي مكانها، وانصرف راشداً فلـن اصدّق عـليك بـعـدها

ساعياً.

وأمر ان يتبع بجائزة سنية، وتقدم بضرب الساعي الف سوط فضرب نحواً من خمسمائة سوط فمات في ذلك<sup>(٣٣٢)</sup>.

وعلى صعيد توجيه الامام لعلي بن يقطين واتحافه الدائم بـالوصايا والارشادات التي تجعله في منأى عن خطر الرشيد وزبانيته، كتب اليه انْ يتوضأ كما يتوضأ الرشيد قائلاً:

ــالذي آمرك به أن تتمضمض ثلاثاً، وتستنشق ثلاثاً، وتغسل وجهك ثلاثاً، وتخلل شعر لحيتك ثلاثاً، وتغسل يديك ثلاثاً، وتمسح ظاهر أذنيك وباطنهما، وتغسل رجليك ثلاثاً، ولا تخالف ذلك الى غيره.

فامتثل علي بن يقطين أمر الامام وعمل به.

ولما كان الرشيد لا يفتأ يراقب علياً بدافع من شكوكه المتواصلة في كل المقربين منه، وبتأثير السعايات المتكررة، قرر ان يطلع على وضوئه دون ان يعلم، ليرى هل يتوضأ على طريقة موسى بن جعفر عليَّلاً ام على طريقة الجهاز العباسي. فراقبه يوماً من دون ان يدري فوجده يتوضأ على طريقتهم، فحينئذ رفع الرشيد صوته قائلاً:

– كذب من زعم انك رافضي!

ولم تكد تمضي غير فترة قصيرة حتى ورد كتاب عــليه مــن الامــام موسى بن جعفر لطيَّلًا يقول:

ـ توضأ من الآن كما أمر الله: اغسل وجهك مرة فريضة، والاخـرى اسباغاً، واغسل يديك من المرفقين كذلك، وامسح مقدم رأسك، وظاهر قدميك، من فضل نداوة وضوئك، فقد زال ما يُخاف عليك<sup>(٣٣٣)</sup>.

نفاد الصبر

كان الجواسيس يكتبون باستمرار لهارون الرشيد حول نشاطات الامام موسى بن جعفر عليّه ويوغرون صدره عليه ويأججون عداءه له، وكان واضحاً لديه تزعّم الامام للـتيار الاسـلامي المـناهض للـخلافة العباسية والساعي لتشكيل دولة اسلامية وفق المعايير الالهية والمبادئ القرآنية. ولهذا قرر أن يضع حداً لتلك النشاطات، والقـضاء عـلى تـلك الحركة التي تنطلق بصمت وحذر، من خلال القاء القبض على زعـيمها ومحركها الامام موسى بن جعفر عليّه .

وقرر ان ينفذ خطته تلك في موسم الحج لعام ١٧٩ه عـندما تـوجه للديار المقدسة، فلم يعد يتحمل وجود الامام حراً يرعى تلك الحـركة، ويوجّه الكـوادر الثـورية، ويسـدد المسـيرة الاسـلامية عـلى مـختلف الاصعدة.

الاسباب المباشرة للاعتقال

وذكرت أسباب مباشرة وعديدة دفعت بالرشيد الى اعـتقال الامـام وزجّه في السجن منها:

انَّ الرشيد عندما سافر الى الحجاز عام ١٧٩هـ، تقدم نحو قبر سول الله مَتَالِنُهُ عَلِمُوَلَهُ ومعه الناس من كافة الاقطار، فقال مسلَّماً على صاحب القبر: -السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يابن عمّ. مفتخراً ببذلك عبلى غبيره، ومؤكداً عبنى الم السرب النباس الى الرسول تُنَبَّالَةُ وأولى به منهم، ومشيراً بشكل غير مبانس الى احفيته في حلافند ضارباً بهذا الادعاء الناطن حق ألسه أهن البنت في الفرابة من الرسول تُنْبَرْلَهُ وولاية المسلمين وإمامتهم

رى، دلك السوقف مي حابه الحظور ، و ٢ بمكن له حام الكاظم عليه ، بدعه يمر مون جواب، كان الو جاب المم عي حالي بايد تحاد موقف المار بؤكد من حلاله على الحقيه الحد عن البيت ليخط الع المرح مس مول، فتقدم إلى الضريح الطاهر وقال الماللام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا يا.

فتغير وجه الرشيد، وتبين الغيظ به 🗥 .

والواقع أن تلك المجابهة قد تنبى فيها الرئبيد صفع قويم أمام حسور العذماء والنفهاء والسخصنات القادم، من محتنف أفظر العالم لأسلامي المأسفية إلى اتخاذ قرار الماعتقال الامتان الله الروضاع حبار لننساطه لله المبي لذار للحك للعن الي.

ومن العمس أن السبب عباشر على اعماء يش على العركان مبعة الاسر، حلى بن حدث مسي هم قدن ها الوار الحديث مسعد سر سحم، بن الأسعب المعرب الى الرئيبة ويتحاب ان سردا، الوار اليت لاسبما وقد وضع الرئيبة الله محمة بن زييدة تحت الدرافة وتكفله افساء ذلك يحيى كثيراً وقال: إن افضت الخلافة اليه زالت دولني ودولة ولدي. وتحول الامر الى جعفر بن محمة بن الاشعث وولده. وكان يحيى على علم بميول جعفر بن محمد الى مذهب أهل البيت واعتقاده بامامة الامام الكاظم عليَّكْم، ولهذا حاول التقرب منه وأظـهر له على انه على مذهب أهل الببيت للمظِّلْمُ أيضاً لكند يكتم ذلك حسوفاً سن الرشيد، وراح ينتزع بتلك الطريقة الكثير من المعنومات سند وعملاقته الامام. ويرفعها الى الرئيبد لكي يتخلص من الأريز بع عبد كرد اس ريفه قد نسلب النعمة التي يرفل فيها محربا المستحد بدرأ المدرم كأظم يوقعه ميها باعتباره إمام ابن الانساب رامرجها وتنفيذاً لمخطصه في الايقاع بالامام قال يوما لبعض تقانه: ۔ اتعرفوں لي رجلاً من آل ابي طالب ليس براسع الحال يہ بنی م حتاج اليه. قدلوه على على بن السماعيل بن جعفر (ابن الج الـ ١٩٢، ٢٠٠٠) قدلوه م البيار بشما معمل اليه يحيي ب حال إخميه العارس الأسام بذلك فدعا الواران وا سالي أنها المحار المحسر كا ایا ہے۔ اس سیا سیل بر آنو رو<sup>ما</sup> قال الأمام. بـ وما تفسنع؟ ففال: ـ عليّ دين، وأنَّ سُمْلِق.

فقال له الامام: \_ فأنا اقضى دينك. فلم يلتفت الى ذلك. فقال له الامام وقد ادرك الهدف من سفره: \_انظر يابن اخي، لا تؤتم اولادي. ثم أمر له بثلاثمائة دينار وأربعة آلاف درهم. فلما قام على بن اسماعيل من بين يديه، قال الامام على للمن حضره: \_ والله ليسعَّين في دمي، ويؤتمنَّ اولادي. فخرج على بن اسماعيل حتى اتى الى يحيى بن خالد، فتعرف منه خبر الامام ورفعه الى الرشيد، وزاد عليه وقال: ان الاموال تُحمل اليه من المشرق والمغرب، وانَّ له بيوت اموال، وانه اشترى ضيعة بثلاثين الف دينار (٣٣٥)... وقيل أن محمد بن اسماعيل سعى بعمه الى الرشيد حين قدومه الى الحجاز فقال: – اما علمت أن في الأرض خليفتين يجبى اليهما الخراج؟ فقال الرشيد: \_ويلك، أنا ومن؟ فقال: \_موسى بن جعفر . ثم اظهر اسرار الامام كافة<sup>(٣٣٦)</sup>. ولعل المراد به اسماعيل الذي ذهب اليه اغلب المؤرخين وليس

محمد بن اسماعيل.

الامام في السجن

وأصدر الرشيد امره الجائر بالقبض على الامام وهو لما يزال بالمدينة، فألقى جلاوزته القبض عليه وهو قائم يصلي عند رأس النبي تُلَغُونَهُ قاطعين عليه صلاته، فقيدوه وهو ينظر الى قبر رسول الله تُلَغُونَهُ ويقول: «اشكو إليك يا رسول الله ما القى». واستدعوا بغلتين على كل واحدة قبة فوضعوه في احداهما، وخرجوا بهما، ومع كل واحدة خيل ورجال. فأخذوا واحدة على طريق البصرة والاخرى على طريق الكوفة ليعموا على الناس أمره.

وكان الامام في التي على طريق البصرة، حيث أمر الرشيد الموكلين به بتسليمه الى عيسى بن جعفر بن المـنصور وكـان الوالي عـلى البـصرة، فحبسه عنده سنة كاملة. وكتب الى الرشيد طالباً منه إرسال من يأخذه منه قائلاً: «خذه مني وسلّمه الى من شـئت، والا خـليت سـبيله. فـقد اجتهدت ان آخذ عليه حجة فما اقدر على ذلك، حتى انني لأتسمع عليه اذا دعا لعله يدعو عليّ أو عليك، فما اسـمعه يـدعو الا لنـفسه، يسأل الرحمة والمغفرة»<sup>(٣٣٧)</sup>.

فوجَّه الرشيد من يتسلمه من والي البصرة، وصير به الى بغداد، فسُلَّم الى الفضل بن الربيع ليقتله، فأبى، فأمر بتسليمه الى الفضل بــن يـحيى، فوسّع عليه واكرمه. وبلغ الرشيد ذلك فوجّه اليه مسرور الخادم ليتعرف حاله فوجد الأمر على ما بلغ الرشيد. فأمر بضرب الفضل مـائة سـوط وطلب من الناس ان يلعنوه، فلعنه الناس من كل جانب. وتـدخل ابـوه يحيى بن خالد لدى الرشيد وقال: ان الفضل حدث وانا اكفيك ما تريد. فقال الرشيد: الا ان الفضل قد تاب وأناب الى طاعتي فتولوه!<sup>(٣٣٨)</sup>.

وسلم يحيى بن خالد الامام الكاظم عليك الى السندي بن شاهك الذي زجّه في سجنه المخيف المرعب ليلاقي فيه الامام الأهوال وانواع المضايقات والتعذيب الجسدي والنفسي، الا انّ الامام لم يكن ممّن يزعزع السجن من ايمانهم، ولا ممن ينال التعذيب من صمودهم، بل وجد فيه فرصة ذهبية للتقرب الى الله والتفرغ اليه والاقبال عليه، ولهذا انشغل فيه بالعبادة، فكان يحيى الليل كله صلاةً، وقراءةً للقرآن، ودعاءً واجتهاداً، ويصوم النهار في اكثر الأيام، ولا يصرف وجهه عن المحراب<sup>(٢٢٩)</sup>. وكان يقول في السجن: «اللهم انك تعلم اني كنت اسألك ان تفرغني لعبادتك، اللهم وقد فعلت، فلك الحمد»<sup>(٢٤٠)</sup>.

ورغم السنوات الطويلة التي امضاها الامام في السجن واتخاذه معبداً ومحراباً انصرف فيه الى العبادة والدعاء والسجود الطويل، الا انـه كـان يتصل بشيعته وقاعدته الثورية عبر مختلف الطرق لاسيما وقـد كـان له موالون ومناصرون مندسون في الجهاز العباسي، ولم يكـن غـائباً عـن اوضاع الساحة الاسلامية والشارع الاسلامي، كما ان القاعدة الجماهيرية الاسلامية لم تكن بعيدة عن توجيهاته وارشاداته التي كانت تصل اليـها بشتى السبل. وقد بعث الامام يوماً من سجنه رسالة الى هارون يقول له فيها: «انه لن ينقضي عني يوم من البلاء حتى ينقضي عنك يوم من الرخاء، حتى نقضي جميعاً الى يوم ليس له انقضاء، وهناك يخسر المبطلون»<sup>(٣٤١)</sup>. وهي رسالة تحذيرية شديدة اللهجة الى رئيس السلطة العباسية تعبّر عن ايمان الامام بالله تعالى وبالنهج الذي سلكه في مواجهة هذه السلطة، واعتقاده الراسخ بالفوز الذي ينتظره عند الله تعالى، والخسارة التي تنتظر القيادة العباسية المنحرفة.

#### منطق الحق

حينما حُمل الامام موسى بن جعفر عليَّة الى هارون الرشيد، جرت بينهما مناظرة طويلة، كانت اشبه بالمحاكمة، أراد الرشيد من خلالها إفحام الامام موسى بن جعفر عليَّة وادانته، وتبرير ما كان يريد ان يوجّه له من عقوبة. الا أنّ الامام عليَّة اجاب على كافة ما وجهه اليه الرشيد من استجوابات بشكل صريح وقاطع بحيث اجبره على القبول والتسليم بكل ما قاله، ولم يتمكن الرشيد من تسجيل نقطة ضعف عليه، ولا تثبيت تهمة ادانة، الا انّ الرشيد لم يكن يتحرى الحقيقة، أو يحاور من اجل الوصول الى الرأي الصائب، أو يناقش كي يقتنع، وانما كان يناقش ليدين، ويناظر ليتَّهم، وعندما لا يفلح في ذلك، يضطر الى الانسحاب من المعركة الكلامية، لكنه يبقى مصراً على قراره الجائر بتصفية الامام. ومن تلك الاستجوابات التي وجهها الرشيد للامام قوله: اخبرني لم فَضَلتم علينا ونحن وأنتم من شجرة واحدة، وبنو عبد المطلب ونحن وأنتم واحد، إنا بنو العباس وأنتم ولد أبي طالب، وهما عما رسول الله عَلَيْكَوْلَهُ وقرابتهما منه سواء؟ فأجابه الامام: نحن اقرب. فقال الرشيد: وكيف؟ فقال الامام: لأنّ عبد الله وأبا طالب لأب وام، وأبوكم العباس ليس هو من ام عبد الله، ولا من ام ابي طالب. فقال الرشيد: فلم ادعيتم انكم ورثتم النبي عَلَيْوَلُهُ، والعم يحجب ابن العم، وقُبض رسول الله عَلَيْوَلَهُ وقد توفي ابو طالب قبله، والعباس عمه

حي؟

فقال الامام: إنّ في قول علي بن ابسي طالب للظِّلَةِ إذ ليس مع ولد الصلب ذكراً كان أو انثى لأحد يسهم الآ للأبوين والزوج والزوجة، ولم يثبت للعم مع ولد الصلب ميراث، ولم ينطق به الكتاب، الآ أنّ تيماً وعدياً وبني امية قالوا: العم والد، رأياً منهم، بلا حقيقة، ولا اثر عن النبي عَلَيْوَوْلَهُ... وطرح الرشيد سؤالاً آخر على الامام قائلاً:

لم جوزتم للعامة والخاصة ان ينسبوكم الى رسول الله ويقولون لكم: يا بني رسول الله، وأنتم بنو علي، وانما ينسب المرء الى ابيه، وفاطمة انما هي وعاء، والنبي جدكم من قبل امكم؟ فأجابه الامام للكلا: لو انّ النبي عَلَيْوَالُهُ نُشر فخطب إليك كريمتك هل كنت تجيبه؟ فقال الرشيد: سبحان الله ولم لا أجيبه؟! بل افتخر على العرب والعجم وقريش بذلك.

> فقال له الامام: لكنه لا يخطب اليّ ولا ازوّجه! فقال الرشيد: ولم؟ فأجابه: لأنه ولدني ولم يلدك!

وعندما وضع الامام الرشيد في الزاوية الحرجة، اضـطر الرشـيد الى التساؤل: كيف قلتم انّا ذرية النبي، والنبي لم يعقب، وانما العقب للذكر لا للانثى، وانتم ولد الابنة، ولا يكون لها عقب؟

فقراً الامام الآية التالية: ﴿ومن ذريته داود وسليمان وايـوب ويـوسف وموسى وهارون وكذلك نجزي المحسنين وزكريا ويحيى وعيسى﴾<sup>(٣٤٢)</sup>. ثم سأل الامام الرشيد: من ابو عيسى؟ فأجاب: ليس لعيسى أب.

فقال الامام: انما ألحق بذراري الانبياء عن طريق مريم، وكذلك ألحقنا بذراري النبي عُلِيَرْلَهُ من قبل امنا فاطمة.

ثم قرأ الامام بعد ذلك الآية التالية: ﴿فمن حاجك فيه من بعد ما جاءك من العلم فقل تعالوا ندع ابناءنا وابناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وانفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين﴾ <sup>(٣٤٣)</sup>، وعقّب عليها قائلاً:

ولم يدّع أحد انّ النبي عَلَيْهِوْالَهُ ادخل تحت الكساء عند مباهلة النصارى الّا علي بن ابي طالب وفاطمة والحسن والحسين للْهَيَّلْهُ ، فكـان تأويـل قوله عزّ وجل: ابناءنا الحسن والحسين، ونساءنا فاطمة، وأنفسنا علي بن

ابي طالب<sup>(٣٤٤)</sup>.

ونرى من مجمل هذه الاسئلة أو الاستجوابات التي وجهها هارون الرشيد للامام موسى بن جعفر للله الله تتركز حول محور واحد وهو مدى مصداقية احقية أئمة أهل البيت للمولي في الانتماء الى الرسول محمد مراية وخلافته وورائته، وهي تعبّر في الواقع عن عقدة النقص التي محمد مراية وخلافته وورائته، وهي تعبّر في الواقع عن عقدة النقص التي كان يعاني منها الرشيد وباقي الخلفاء العباسيين، واقرارهم مع ذواتهم في انهم لا يمتلكون القرابة من الرسول كما يمتلكها العلويون ولا تتوفر لديهم الشرعية التي تتوفر لهم. وكانت عقدة النقص هذه تضغط عليهم باستمرار ويحاولون التغلب عليها من خلال المحاولات المتكررة لقلب الحقائق، وخلط الاوراق، وتزوير التاريخ، وكذلك من خلال التعامل الدموي مع البيت العلوي والشخصيات العلوية المطالبة بحق أهل البيت في تسولي امور المسلمين وتطبيق احكام الإسلام، في محاولة يائسة لاخماد هتاف الحقيقة المنطلق من حناجرهم.

وكان الامام موسى بن جعفر عليَّلاً، أحد تـلك القـيادات العـلوية، والزعامات الاسلامية، والشخصيات الثائرة التي دفعت ضريبة الاصـرار على قول الحق، وجلاء الحقيقة، والكشف عن الزيف، والخداع، والنفاق.. فكانت الضريبة غالية جداً... لكنها لابد منها لكي يـظل الحـق سـاطعاً متوهجاً، ولكي يتلاشى سراب الباطل، ويميز الناس بين طـريق الخـير وطريق الشر.

كرامة الشهادة

ولم يطق الرشيد العباسي وجود الامام الكاظم للَّيْلَا حتى وهو سجين، رازح في الاغلال، يعاني صنوف العذاب والألم والضيق، ويكابد عـناء الغربة عن الوطن والبعد عن الاهل والانعزال عن المريدين والاتباع.

كان يشعر أنّ موسى بن جعفر للنَّلْا يطارده في كل حين وينغّص عليه صفو حياته، ويعكّر عليه جمال لياليه الحـمراء الســاهرة، ويــنتزع مــنه جلابيب غروره وخيلائه، ويهوى عليه بسيف كرامته وورعه.

كان على علم انّ موسى عليَّلا أحقّ منه بالخلافة وأولى بالامامة، وأجدر بقيادة المسلمين، بل واين هو من موسى وهل يقاس الشرى بالثريا؟ كان يعلم انه إمام الاجسام وأن موسى عليَّلا امام القلوب.. واين امام الاجسام من امام القلوب؟ وكان على بصيرة انه انما يحكم الناس ليتحكم فيهم، وأنّ موسى لو حكم الناس لهداهم الى الله وأنقذهم من ظلمات الباطل.

ولهذا لا يمكن له ان يتحمل وجوده على مقربة منه ولو بين جدران الزنزانة الصماء، ولا يطيق سماع صوت تسهجده وتسبتله الذي يسخترق اسيجة سجن السندي بن شاهك، ليدوي في سماء بسغداد ويسهزّ عسرش الغرور والتجبر وكرسي الاهواء والملذات.

وصدر الامر من الرشيد بتنفيذ حكم الاعـدام بـالامام وخــنق ذلك الصوت الهادر الذي يقضّ عليه مضاجعه ويحول ايامه الى ليال سـوداء حالكة، وحبس اشعة الشمس عن الوصول الى افكار وعقول الجماهير، واخماد تلك الانفاس المقدسة التي تفيض بالطهر والحبّ والحنان...

وانبرى يحيى بن خالد البرمكي والسندي بـن شـاهك لتـنفيذ ذلك المرسوم الجائر، وتطوّع ابن شاهك لوضع السم في حبّات الرطب وقدمها للامام، كي يقضي عليه بهذه الطريقة الجبانة. وما انْ تناول الامام عشـر رطبات منها، حتى عزف عن باقي الطبق بعد انْ شعر انّ السمّ اخذ يعمل عمله فيه.

الا انّ ابن شاهك كان يـرغب فـي ان يـتناول الامـام كـافة الرطب المسموم، فقال للامام بخبث:

- \_ تزداد؟
- فقال له الامام:
- \_ حسبك قد بلغت ما يحتاج اليه فيما أمرت به.

وعندما طرقت اسماع الناس انباء تسربت من داخل السجن العباسي مفادها انّ السلطة قد دست السم الى الامام، حدثت اضطرابات وقلاقل، وارتفعت اصوات الاحتجاج والتذمر. ولكي تحول السلطة العباسية دون تفاقم الاوضاع وارتباكها، احضرت القضاة والعدول وأخرجت الامام اليهم، وقالت:

ــانّ الناس يقولون انّ ابا الحسن موسى في ضنك وضر، وها هو ذا لا علّة به ولا مرض ولا ضر!

الا أن الامام للظِّلْج فوّت الفرصة على السلطة العباسية، فـالتفت الى القضاة والعدول وقال: ــ اشهدوا عَليَّ اني مقتول بالسم منذ ثلاثة ايام. اشهدوا اني صــحيح الظاهر لكني مسموم، وسأحمر في آخر هذا اليوم حمرة شديدة منكرة، وأصفر غداً صفرة شــديدة، وأبـيض بـعد غــد وأمـضي الى رحــمة الله ورضوانه<sup>(٣٤٥)</sup>.

وكان كما قال، فتوفي لليَّلَةِ في الخامس والعشرين من رجب في سنة ١٨٣ه، وصعدت روحه الطاهرة الى الله تعالى محلقة في سماء رضوانه، مستبشرة بلقائه، فرحةً بما اعد الله لها من نعيم وفردوس، شاكية اليه ما لقيته على أيدي الطغاة من ارهاب وظلم وتعذيب.

وغاب جسم الامام للظلم عن الدنيا وعن الأمة التي كانت ترى فيه الامام والمرشد والدليل، لكنّ روحه ظلت خالدة في قلوبهم وعقولهم، وتعاليمه حية مشعّة لا تفارق سلوكهم وتحركهم، وأهدافه المباركة متألقة ماثلةً أمام أعينهم وتشغل عليهم تفكيرهم، وتدفعهم لمزيد من الاصرار على مواصلة الدرب، وحث الخطى رغم كافة ما في ذلك الدرب من مقاصل وسجون وسياط.

ولم يفلح العباسيون في خنق صوت الامام لانه صوت الاسلام، ولا في حجب اشعة شمسه لأنها اشعة القرآن والرسالة، ولا في اخماد انفاسه لانها انفاس الايمان والصدق والفضيلة. وسيبقى هذا الصوت مدوياً، والشمس ساطعة، والانفاس حيّة على مرّ الازمان رغم انف الجبابرة والطواغيت.

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

الهوامش

١ ـ معجم البلدان، ياقوت الحموي، ج ١، ص ٥٠٩، طبعة دار احياء التراث العربي. ٢ ـ الميزان في تفسير القرآن، ج ٩، ص ٢١٠ ـ ٢١١، دار الكتب الاسلامية طهران، ١٣٩٤. ٣- سورة التوبة، الآبة ١٩. ٤ ـ العقد الفريد، ابن عبد ربه، ج ١، ص ٣٨، لجنة التأليف والترجمة والنشر. ٥ - تاريخ الخلفاء، السيوطي، ص ٢٠٥، المطبعة التجارية، القاهرة، ١٩٥٢. ٦-المختصر في اخبار البشر، ابو الفداء، ج ٧، ص ٧٧، القاهرة. ٧\_ تاريخ اليعقوبي، ج ٢. ص ٢٢٠. ۸\_التاريخ الكبير، ابن عساكر، ج ٧، ص ٤٠٨، دمشق. ٩- ابن خلكان، وفيات الاعيان، ج ٢، ص ٤٣٨، مطبعة مكتبة النهضة. القاهرة، ١٩٤٨. ١٠ ـ نفس المصدر. ١١ ـ تولى ابو العباس السفاح الخلافة قبل اخيه المنصور رغم انه اصغر سناً منه لأن امه عربية.

١٢ - مذاهب ابتدعتها السياسة في الاسلام، عبد الواحد الانصاري، ص ٢١٧، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٧٣. ١٣ ـ الكامل في التاريخ، ابن الاثير، حوادث سنة ١٣٢ه. ١٤ ـ نفس المصدر، حوادث سنة ١٣٠ه. ٥١ ـ شرح نهج البلاغة، ابن ابي الحديد، ج ٢، ص ٧٢٧، بيروت. ١٦ ـ الامام الصادق والمذاهب الاربعة، اسد حيدر، المجلد ٢، ص ٣١١، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٣٩٠ه. ١٧ ـ الكامل في التاريخ، ابن الاثير، ج ٥، ص ٤١٣. دار صادر، بـيروت، .1970 ١٨ - تاريخ الرسل والملوك، محمد بن جرير الطبري، ج ٦، ص ٨٨ - ٩٥. المطبعة التجارية بالقاهرة. ١٩ ـ كتاب البلدان، اليعقوبي، ص ٢٣٧. ٢٠ ـ الوزراء والكتاب، الجهشياري، ص ٨٤. ٢١ ـ الامامة والسياسة، ابن قتيبة الدينوري، ج ٢، ص ١٤٥، ط ١٩٦٩. ٢٢ ـ نفس المصدر. ٢٣ ـ تاريخ الطبري، ج ٦، ص ١٠٣ ح مروج الذهب، المسعودي، ج ٣، ص ٢٧١. مطبعة السعادة، القاهرة، ٢٧٦م. ۲۲ مروج الذهب، ج ۳، ص ۱۸٤. ٢٥ \_ ذكر الشهر ستاني أن أبا مسلم أرسل إلى الأمام الصادق يقول له: «أبي قد اظهرت الكلمة ودعوت الناس عن موالاة بني امية الى موالاة أهل البـيت.

٢٢ ـ تاريخ الطبري، ج٦، ص ٣٤٤؛ الدكان: شيء كالمصطبة يُقعد عليه (المنحد). ٤٤\_الكامل، ج٥، حوادث سنة ١٣٢ه. ٤٥ - تهذيب التاريخ، ابن عساكر، ج٦، ص ٣٢٣، نقلناه عن الامام الصادق والمذاهب الاربعة، ج١، ص ١٢٦. ٤٦ مذاهب ابتدعتها السياسة، ص ٨٩. ٤٧ ـ الامام الصادق، ج١، ص ٥٧٠. ٤٨ مقدمة فتح الباري. نقلناه عن الامام الصادق والمذاهب الاربعة. ج١. ص ٢٦٥. ٤٩ - الصارم المسلول، ابن تميمية، ص ٥٧٥، نقلناه عن الاسام الصادق والمذاهب الاربعة. ج١. ص ٥٦٦. ٥٠ ـ الاختلاف في اللفظ، ابن قتيبة، ص ٤٧، نقلناه عـن الامـام الصـادق والمذاهب الاربعة، ج١، ص ٥٧٠. ٥١ ﴿ يا ايها الرسول بلغ ما انزل إليك من ربك...)؛ يراجع كتاب الغدير للعلامة الأميني. ٥٢ ـ تاريخ بغداد، ج٥، ص ٢٤٤. ٥٢ ميدان الاجتهاد، نقلناه عن الامام الصادق والمذاهب الاربعة، ج١، ص .177-171 ٥٤ ـ نقلاً عن الامام الصادق، ج١، ص ١٧١. ٥٥ المصدر رقم ٥٣.

٥٦ ـ الامام الصادق والمذاهب الاربعة، ج١، ص ١٧٣. ٥٧ ـ نفس المصدر، ج٢، ص ٢٣١. ٥٨\_الكامل، حوادث سنة ٣١٠. ٥٩ ـ على وبنوه، طه حسين، من ٩٨ ـ ٩٩. ٦٠- للاطلاع على تفاصيل هذا الموضوع، راجع كتاب «عبد الله بن سـبأ» للعلامة السيد مرتضى العسكري. ٦١ ـ ولد المختار في عام الهجرة، وجاء به ابوه يوم ولادته الى الامام على للظِّلْا فبارکه وقبال: «کیتس کیس»، وله ذا لُقّب به الکیس وسمبی اتباعه به «الكيسانية». وكان المختار قد بعث برأس ابن زياد الى الامام السجاد عليَّةٍ، فخر ساجداً وقال: «الحمد لله الذي ادركني تاري من اعـدائي، وجـزي الله المختار خيراً». (ابن الاثير، حوادث سنة ٦٧ﻫ). كما ان الامام الصـادق طلَّيْلَا قال رداً على المتقولين عليه: «سبحان الله اخبر بي ابي انَّ مهر امي كان مما بعث به اليه المختار. أو لم يبنِ دورنا، وقتل قاتلينا، وطلب بدمائنا فـرحمــه الله»... (رجال الكشي، ص ١٢٦، طبعة جامعة مشهد). وقُتِل آخر المطاف على يد مصعب بن الزبير. ٦٢ ـ مذاهب ابتدعتها السياسة في الاسلام، ص ٣٩. ٦٣-المصدر السابق، ص ٤٥. ٦٤ ـ الشيعة والخوارج، ص ٢٣٤، نقلناه عن مذاهب ابتدعتها السياسة، ص .177

٦٥ ـ شرح نهج البلاغة، ابن ابي الحديد، ج١، ص ٢٦.

٨٥ ـ مناقب ابي حنيفة، ج١، ص ٢٩ فما بعد. ٨٦\_ جامع اسانيد ابي حنيفة، ج١، ص ٢٢٢. ٨٧ ـ مناقب ابي حنيفة، ج١، ص ٢٧. ۸۸\_الکامل، ج۲، ص ۳٦. ٨٩ تاريخ اليعقوبي، ج٣، ص ٦٥؛ مقاتل الطالبيين، ص ١٣٥. ٩٠ الديباج المذهب، ابن فرحون، ص ٢٥. ٩١\_الامام الصادق والمذاهب الاربعة، ج٢، ص ٥٦٥. ۹۲ ـ تاریخ بغداد، ج۱۳، ص ۱٤٤. ٩٣ ـ تاريخ الطبري، حوادث سنة ١٩٣. ٩٤ حديث الاربعاء، طه حسين، ج٢، ص ٢٣، دار المعارف، القاهرة. ٩٥\_الامام الصادق والمذاهب الاربعة، ج١، ص ١٤٥. ٩٦ الكامل، ج٧، ص ٣٨، نقلناه عن الامام الصادق، ج٢، ص ٢٢٨. ٩٧\_الرعد، الآية ١٧. ٩٨ ـ قرية بين مكة والمدينة تبعد عن الجحفة ٢٣ ميلاً. وفيها قبر السميدة آمنة بنت وهب. ٩٩ ـ المحاسن، البرقي، ج٢، ص ٣١٤؛ حلية الابرار في فيضائل محمد وآله الاطهار، هاشم البحراني، ج٢، ص ٢٢٧، المطبعة العلمية بقم؛ بحار الانوار، العلامة المجلسي، ج ٤٨. ص ٢. ١٠٠ ـ مناقب آل ابي طالب، ابن شهـ ر آشـوب، ج٤، ص ٣٢٣، المطبعة العلمية بقم؛ سير الأغمة، السيد محسن الامين، ج٢، ص ٨٠، دار التعارف

للمطبوعات.

١١٩-بحار الانوار، ج ٤٨، ص ٢١، الحديث ٣٢، المكتبة الاسلامية، طهران، ١٣٩٦ه.

١٥٧، ١٥٨ - الارشاد، ج٢، ص ٢٢٣؛ حلية الابرار، ج٢، ص ٢٥٣. ١٥٩\_حلية الابرار، ج٢، ص ٢٨١. ١٦٠ ـ الكمه: العمي. ١٦١ \_ الكنيع: الأشلّ ١٦٢ ـ حلية الابرار، ج٢، ص ٢٨١. ١٦٣-الوافي، باب سجدة الشكر، نقلناه عن حلية الابرار، ج٢، ص ٢٨٢. ١٦٤\_حلية الابرار، ج٢، ص ٢٨٢. ١٦٥ ـ حلية الابرار، ج٢، ص ٢٥٣. ١٦٦\_حلية الابرار، ج٢، ص ٢٥٤. ١٦٧ ـ حلية الابرار، ج٢، ص ٢٥١؛ قارن: بحار الانوار، ج٤٨، ص ١٠٧. ١٦٨ ـ حلية الابرار، ج٢، ص ٢٥٠. ١٦٩\_الكامل، ج٥، ص ١٤٧٩، دار صادر، بيروت، ١٩٦٥. ١٧٠ المصدر السابق. ١٧١ ـ تاريخ بغداد، ج١٠، ص ٢٠٨، نقلناه عن الامام الصادق، ج٢، ص ٥٣٣. ١٧٢ - راجع: مقاتل الطالبيين، ص ١٦٧؛ الكامل، ج٥، ص ٣٧٠ \_ ٣٧٣. ١٧٣ ـ الدول العربية، فلهوزن، ترجمة د. عبد الهادي ابي ريدة، ص ٤٧٤، ط

لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة.

١٧٤ ــ الملل والنحل، الشهر ستاني، ج١، ص ٢٤١، نــقلناه عـن الامــام الصادق والمذاهب الاربعة، ج١، ص ٤٨.

الاربعة، ج١، ص ٥٤. ١٨٨ ـ حور العين، احمد بن فارس، ص ٢١٠، نقلناه عن الامام الصادق والمذاهب الاربعة، ج٢، ص ٤٣٥. ۱۸۹\_الامامة والسياسة، ج٢، ص ١٨٠. ۱۹۰ ـ نفس المصدر، ص ۱۷٦. ۱۹۱ ـ مروج الذهب، ج۳، ص ۳۰۹. ١٩٢ ـ تاريخ اليعقوبي، ج٣. ص١١٧. ١٩٣ ـ نور الابصار، الشبلنجي، ص ٢٤٧. ١٩٤ - مقاتل الطالبيين، ص ٢٧٣؛ زهرة الآداب، الحصري، ج١، ص ١٢٣. ١٩٥ ـ بحار الانوار، ج ٤٧، ص ٢٠١ ـ ٢٠٢؛ مهج الدعوات، السيد ابن طاووس، ص ۲۰۱\_۲۰۲، مکتبة سنائي. ١٩٦ - اصول الكافي، ج٢، ص ٣٧٨. المكتبة الاسلامية، طهران. ١٩٧ ـ مقاتل الطالبيين، ص ٢٥١. ١٩٨ ـ وفيات الاعيان، ابن خلكان، ص ١١٢ ـ ١١٣. ١٩٩ - مقاتل الطالبيين، ص ٢٧٧. ۲۰۰ ـ تاریخ بغداد، ج۷، ص ۱۹۲. ۲۰۱\_العقد الفريد، ج٥، ص ٧٥. ٢٠٢ - تاريخ الطبري، ج٦، ص ١٥٦. ٢٠٣ - تساريخ الطبيري، ج٦، ص ١٦٠ - ١٦١، مقاتل الطالبيين، ص ٢١٣\_٢٥٢.

٢٢٢ ـ نفس المصدر، ص ٥٦١. ٢٢٣ - مقاتل الطالبيين، ص ٣٤٣. ٢٢٤ - تاريخ الطبري، ج٦، ص ٥٤. ٢٢٥ ـ نفس المصدر، ص ٢٥٦. ٢٢٦ سورة الاحزاب، الآية ٣٨. ٢٢٧ ـ اعتمدنا في نقل وقائع ثورة ابراهيم بشكل رئيس على كتاب الكامل في التاريخ، ابن الاثير، ج٥، ص ٥٦٠ \_٥٧٠. ۲۲۸ ـ مروج الذهب، ج۳. ص ۳۱۰ ـ ۳۱۱. ٢٢٩ ـ سورة الرعد. الآية ٢٠ ـ ٢١. ٢٣٠ ـ بحار الانوار، ج ٤٨، ص ٤٥، نقلاً عن قرب الاسناد ص ١٩٥. ٢٣١ ـ الكامل، ج٥، ص ٥٤٤. ۲۳۲ ـ نفس المصدر، ص ٥٧٨. ۲۳۳، ۲۳٤، ۲۳۵\_الکامل، ج٥، ص ٥٨٠. ٢٣٦ ـ الاجازة في الشعر ان يزيد الشاعر على كلام غيره بعد فراغــه مــنه (المنجد). ٢٣٧، ٢٣٨، ٢٣٩، ٢٤٠ ـ تاريخ الطبري، احداث سنة ١٦٩. ۲٤۱ ـ مروج الذهب، ج۳، ص ۳۲۱. ٢٤٢ ـ نقلاً عن الامام الصادق والمذاهب الاربعة، ج٢، ص ٤٧٧. ٢٤٣ - تاريخ الطبري، ج٦، ص ٣٤٥. ٢٤٤ مقاتل الطالبيين، ص ٤١١.

٢٤٥ ـ نفس المصدر، ص ٤١٨. ٢٤٦ نفس المصدر، ص ٤٢٤. ٢٤٧ ـ. نفس المصدر، ص ٤٠٣. ٢٤٨ سورة الاعراف، الآية ٣٣. ٢٤٩ سورة البقرة، الآية ٢١٩. ٢٥٠ يحار الانوار، ج٤٨، ص ١٤٩، عن الكافي ج٦، ص ٤٠٦. ٢٥١ ـ بحار الانوار، ج٤٨، ص ٥٧، عن الكافي ج١ ص ٥٤٣. ٢٥٢ حياة الامام موسى بن جعفر، ج١، ص ٤٥١. ٢٥٣ - بحار الانوار، ج٤٨، ص ٧١، عن اعلام الورى ص ٢٩٥. ٢٥٤ ـ سورة محمد (ص)، الآية ٢٢. ٢٥٥ ـ كشف الغمة، ج٢، ص ٢١٣؛ مقاتل الطالبيين، ص ٥٠٠. ٢٥٦ ـ بحار الانوار، ج٤٨، ص ٧١. ٢٥٧ ـ تاريخ الطبري، احداث سنة ١٦٩. ۲۵۸ مروج الذهب، ج۲، ص ۳۳۲ ۲۳۳٤. ٢٥٩ ـ نفس المصدر، ص ٣٣٤. ٢٦٠ ـ نفس المصدر، ج٣، ص ٣٣٥؛ تاريخ الخلفاء، السيوطي، ص ٢٧٩. ٢٦١ ـ تاريخ الطبري، احداث سنة ١٦٩. ٢٦٣ ـ البَدْرة ج بِدَر وبُدور = عشرة آلاف درهم؛ والبدرة من المال: كمية عظيمة منه، الكيس الموضوع فيه، (المنجد). ٢٦٤ ـ تاريخ الطبري، ج١٠، ص ٥٩٦، مكتبة الاسدى، طهران.

٢٦٥ ـ نفس المصدر، ص ٥٩٧. ٢٦٦ - تاريخ الطبري، ج٦، ص ٤١٠، المطبعة التجارية، القاهرة. ٢٦٧ مقاتل الطالبيين، ص ٤٤٥ ـ ٤٤٦. ٢٦٨ ـ الفخري، ابن الطقطق، ص ١٧٢. ٢٦٩ - مقاتل الطالبيين، ص ٤٣٩. ۲۷۰ ـ نفس المصدر، ص ٤٣٣. ٢٧١ ـ نفس المصدر، ص ٤٤٨؛ بحار الانوار، ج ٤٨، ص ١٦٣ ـ ١٦٤. ٢٧٢ مقاتل الطالبيين، ص ٤٤٩؛ الانوار، ج٤٨، ص١٦٩. ٢٧٣ مقاتل الطالبيين، ص ٤٤٨؛ تاريخ الطبري، ج٦، ص ٤١٢. ٢٧٤ - مقاتل الطالبيين، ص ٤٤٩. ٢٧٥ ـ تاريخ اليعقوبي، ج٣، ص ١٣٧. ۲۷٦ ـ مروج الذهب، ج۳، ص ۳۳٦. ٢٧٧ ـ مقاتل الطالبيين، ص ٤٤٩. ۲۷۸ ـ مروج الذهب، ج۳، ص۳۳۶. ۲۷۹ - مقاتل الطالبيين، ص ٤٥٢. ۲۸۰ ـ بحار الانوار، ج٤٨، ص ١٥٠. ۲۸۱ ـ نفس المصدر، ص ۱٦٥. ۲۸۲ ـ مروج الذهب، ج۳، ص ۳۳۷. ٢٨٣ ـ بحار الانوار، ج٤٨، ص ١٦٥. ٢٨٤ ـ بحار الانوار، ج٤٨، ص ١٦٣.

٣١٧\_مقاتل الطالبيين، ص ٤٩٢. ۳۱۸ ـ نفس المصدر، ص ٤٨٧ ـ ٤٩٠؛ الكامل، ج٦، ص ٦٠. ٣١٩ مقاتل الطالبيين، ص ٤٦٣؛ البداية والنهاية، ج١٠، ص ٨٤. ٣٢٠ تاريخ الطبري، ج٦، ص ٤٥٠. ٣٢١\_مقاتل الطالبيين، ص ٤٦٩\_ ٤٧٠. ج٤٨، ص ١٨٢ ـ ١٨٧؛ العقد الفريد، ج٥، ص ٨٧؛ شرح نهج البلاغة، ابن ابي الحديد، ج ٤، ص ٣٥٢؛ مقاتل الطالبيين، ص ٤٦٣ \_ ٤٨٠؛ تاريخ الطبري، ج٦، ص ٤٥٠ ٤٥٤؛ تاريخ بغداد، ج ١٤، ص ١١٠. ٣٢٣\_الامامة والسياسة، ج٢، ص ١٨٣. ٣٢٤\_وسائل الشيعة، الحر العاملي، ج١٢، ص ١٣٠. ٣٢٥ نفس المصدر، ص ١٣١. ٣٢٦ نفس المصدر، ص ١٣٣. ٣٢٧ ـ سفينة البحار، عباس القمي، ج٢، ص ١٠٧، كتابخانه سنائي، رجال الكشي، ص ٣٦٨\_٣٧٧. ٣٢٨ بحار الانوار، ج ٤٨، ص ١٧٢ ـ ١٧٣. ٣٢٩ ـ وسائل الشيعة، ج١٢، ص ١٤٣، دار احياء التراث العربي. ٣٣٠ ـ الفهرست، ابن النديم، ص ٣٢٨؛ رجال الكشي، ص ٢٧٠. ٣٣١\_المدرعة: جبّة مشقوقة المقدم (المنجد). ٣٣٢ مناقب آل ابي طالب، ج٤، ص ٢٨٩؛ الارشاد، ج٢، ص٣١٣؛ بحار

الانوار، ج٤٨، ص ١٣٧\_١٣٨. ٣٣٣ ـ بحار الانوار، ج٤٨. ص ١٣٧. ٣٣٤\_الارشاد، ص ٢٦٦. ٣٣٥ مسقاتل الطالبيين، ص ٥٠١ - ٥٠٢؛ بحار الانوار، ج٤٨، ص ۲۳۱\_۲۳۱. ٣٣٦\_مناقب آل ابي طالب، ج٤، ص ٣٢٦. ٣٣٧ مقاتل الطالبيين، ص ٥٠٢؛ بحار الانوار، ج٤٨، ص ٢٣٢ - ٢٣٣. ٣٢٨ مقاتل الطالبيين، ص ٥٠٣؛ مناقب آل ابي طالب، ج٤، ص٣٢٧؛ حلية الابرار، ج٢، ص ٢٥١. ٣٣٩\_حلية الابرار، ج٢، ص ٤٥٢. ۳٤٠ \_ الارشاد، ج٢، ص ٢٣٢. ٣٤١-البداية والنهاية، ج١٠، ص ١٨٣. ٣٤٢ ـ سورة الانعام، الآية ٨٤ ـ ٨٥. ٣٤٣ سورة آل عمران، الآية ٦١. ٣٤٤ عيون اخبار الرضا، ج١، ص ٦٩، منشورات الاعلمي، طهران؛ بحار الانوار، ج٤٨، ص ١٢٨\_١٢٩. ٣٤٥ يحار الانوار، ج٤٨، ص ٢٤٧ ـ ٢٤٨.

الفهرست

| ۳. | الاهداء                                                     |
|----|-------------------------------------------------------------|
| ٥. | المقدمة                                                     |
| ۱۱ | * الفصل الاول: قيام الدولة العباسية                         |
| ۱۳ | من هم العباسيون                                             |
| ۱٩ | البحث عن الشرعية                                            |
| ۲. | الدعوة لأهل البيت                                           |
| 22 | مركز الدعوة العباسية                                        |
| 25 | الاستيلاء على السلطة                                        |
| ۲۷ | ابو العباس السفاح                                           |
| ۳. | مصرع الخلال                                                 |
| ٣٢ | موقف الامام الصادق                                          |
| ۳٩ | البشائر الملفقة                                             |
| ٤٦ | سياسة الجور والارهاب                                        |
| 00 | * الفصل الثاني:المحاولات العباسية لطمس معالم مذهب اهل البيت |

| سيف الرافضة ٧                                           | ٥٧.          |
|---------------------------------------------------------|--------------|
| <u> </u>                                                |              |
| اتهامات                                                 | ۷۱.          |
| السبئية والكيسانية ٤                                    | ٧٤ .         |
| قمع العلويين ٩                                          | ٧٩.          |
| المتملقون والانتهازيون٥                                 | ٨٥.          |
| باعة الكلمة٥                                            | 90.          |
| * الفصل الثالث: ملامح شخصية الامام موسى بن جعفر (ع) ٣٠. | ۱ <b>۰</b> ۳ |
| - F.,                                                   | 1.0          |
| وليد الابواء ١٤                                         | 112          |
| أمّه                                                    | 117          |
| كناه والقابه                                            | 14.          |
| إمامته                                                  | ۱۲۲          |
| وفاة اسماعيل ۲۷                                         | ١٢٧          |
| الفطحية                                                 | ۱۳۰          |
| سجاياه وفضائله ۱۳۸                                      | ۱۳۸          |
| تكافله الاجتماعي                                        | 124          |
| عبادته وتقواه ۲۵٦                                       |              |
| * الفصل الرابع: الامام الكاظم (ع) والخلفاء العباسيون    |              |

| 171          | ١ ـ اوضاع الساحة الاسلامية في أيام ابي جعفر المنصور |
|--------------|-----------------------------------------------------|
| 171          | الايقاع بابي مسلم                                   |
| ۱۸۳          | التظاهر بالتدين                                     |
| ۱۹٦          | مع الامام الصادق                                    |
| 2 • 2        | ثورة النفس الزكية                                   |
| <b>T 1 Y</b> | اعلان الثورة                                        |
| 221          | الاستشهاد                                           |
| 220          | ئورة ابراهيم                                        |
| 140          | ٢_مواقف الامام من المهدي والهادي٢                   |
| 229          | مجئ المهدي                                          |
| 722          | موقفه من العلويين                                   |
| 459          | مع الامام الكاظم                                    |
| ۲٥٧          | موت المهدي                                          |
| ۲٥٨          | الهادي واللهو                                       |
| 777          | ثورة فخ                                             |
| 777          | موقف الامام من الثورة                               |
| ۲۷٦          | هلاك الهادي                                         |
| ۲۷۹          | ٣-المواجهة بين الامام الكاظم (ع) وهارون             |
| ۲۸۰          | هارون المترف                                        |
| ۲۸۹          | سياسة العداء لأهل البيت                             |

| 290 | ئورة ادريس                |
|-----|---------------------------|
| 444 | ئورة يحيى                 |
| ۳۰٥ | هاجس الامام الكاظم        |
| ۳•۷ | تحريم التعاون مع الظلمة   |
| ۳۱۱ | القرار الصائب             |
| 310 | نفاد الصبر                |
| 310 | الاسباب المباشرة للاعتقال |
| 319 | الامام في السجن           |
|     | منطق الحق                 |
| ۳۲٥ | كرامة الشهادة             |
|     | الهوامش                   |